
1Théotime et Philothée – La famille élargie

FAMILLE ÉLARGIE – 1

1. À propos des membres de ma famille des générations précédentes à la mienne (grands 
parents, parents, beaux-parents, etc...) 
– Quel est mon rôle ? Quels sont mes devoirs ? 
– Quelles difficultés peuvent se présenter ? Quelles richesses peuvent être apportées ? 
– Comment se construisent, grandissent et perdurent nos relations ? Quels sont les efforts de 
chacun ? Quel investissement ?

2. À propos des membres de ma famille de ma génération (frères et sœurs, cousins et 
cousines, etc...) 
– Quel est mon rôle ? Quels sont mes devoirs ? 
– Quelles difficultés peuvent se présenter ? Quelles richesses peuvent être apportées ? 
– Comment se construisent, grandissent et perdurent nos relations ? Quels sont les efforts de 
chacun ? Quel investissement ?

3. À propos de ceux des générations suivantes (neveux et nièces, etc...) 
– Quel est mon rôle ? Quels sont mes devoirs ? 
– Quelles difficultés peuvent se présenter ? Quelles richesses peuvent être apportées ? 
– Comment se construisent, grandissent et perdurent nos relations ? Quels sont les efforts de 
chacun ? Quel investissement ?

4. Comment est-ce que je transmets ma vision de la famille à mes enfants ? Quelle 
importance cette transmission a-t-elle pour moi ?

La piété envers les parents

d’après saint François de Sales

La piété filiale s’étend aussi aux parents parce qu’ils sont intimement liés à nos père et mère, et que toute la parenté 
est jointe et nourrie par un même sang comme les diverses branches d’un même arbre sont jointes et nourries par 
un même sang.
Or, le devoir de piété filiale s’étend surtout à sustenter et à servir nos père et mère en leurs nécessités : obligation 
si grande, qu’aucun vœu ne pourrait nous empêcher de rendre ce devoir ; et si nous avions fait ce vœu, il ne nous 
tiendrait pas lié de ce côté-là : nonobstant celui-ci, nous pouvons et devons rendre ce devoir originaire de piété 
auquel la nature nous oblige. C’est ainsi que des enfants sortent des Religions, quoiqu’ils soient profès, pour se
courir leurs pères et mères quand ils sont en grande nécessité, quand sans sortir ils ne peuvent leur procurer d’aide 
et de soulagement.

Théotime
et Philothée

Prochain thème : la douceur



Théotime et Philothée – La famille élargie2

PRÉSENTATION

 
Description : groupes de foyers souhaitant 
approfondir la spiritualité salésienne dans ses 
dimensions conjugale et familiale, par des TD 
mensuels en présence d’un aumônier, et vivant 
de cette spiritualité par la mise en œuvre 
d’une règle de vie.

Déroulement d’une soirée : 
20h15	 Chapelet et confessions.
20h40	 Apéritif, topo de l’aumônier.
21h00	 Dîner, en mettant en commun les 
réponses aux 4 questions du TD.
22h45	 Choix d’un PEM et prière de conclusion
23h00	 Fin

Rôle de l’aumônier : il veille à ce que chacun 
prenne la parole et à la rectitude doctrinale 
des échanges. 

Théotime
et Philothée

IDÉAL DE VIE

Chaque jour :
1. Oraison
2. Prière conjugale
3. Prière du soir en famille
4. Chapelet (en famille si possible)
5. Benedicite et grâces
6. Examen particulier sur le PEM

Samedi
Préparer la Messe de dimanche

Dimanche
Lecture spirituelle

1er vendredi ou 1er samedi
1. Confession
2. Messe
3. Adoration
4. Choix du PEM
5. Point en couple

Chaque année
WE de retraite

CHARTE DES FOYERS

1. Assiduité : nous ferons l’effort de privilégier les réunions 
ThéoPhilo sur nos autres activités, sauf cas de force majeure.

2. Ponctualité : nous respecterons l’heure fixée tant pour le 
début que pour la fin de la soirée, par délicatesse des uns en-
vers les autres.

3. Sérieux : La qualité des échanges du groupe tient surtout 
à la qualité de la préparation individuelle en amont... Nous 
prendrons le temps de lire les documents proposés et de réflé-
chir en couple à des pistes de réponses pour chaque question.

4. Écoute : nous laisserons un temps de parole à chacun, et les 
écouterons sans interrompre.

5. Respect : nous respecterons les avis des autres et leurs in-
terrogations.

6. Discrétion : nous ne répéterons pas au-dehors ce que nous 
aurons entendu au cours de cette soirée sur l’intimité familiale 
des autres foyers.

7. Persévérance : nous ferons notre possible pour suivre la 
règle de vie et respecter le PEM.

Prière des époux, de S. François de Sales

Ô Dieu, Vous nous avez donnés l’un à l’autre par le 
sacrement de mariage.
C’est Vous qui, de votre main invisible, avez fait le nœud 
du lien de notre mariage, en nous donnant l’un à l’autre.
Nous voulons nous chérir, non seulement d’un amour 
humain, mais aussi d’un amour très saint.
Car notre union ne s’étend pas principalement au 
corps, mais surtout au cœur : dans l’affection et dans 
l’amour.
Notre amour doit être si grand, que nous sachions 
nous respecter dans nos différences et savoir nous 
accepter pour les moments de joie ou de difficulté.
Seigneur, accordez-nous la grâce de cheminer tout au 
long de notre vie, la main dans la main, le regard 
tourné vers Vous pour l’épanouissement de notre 
amour, comme nous l’avons promis au jour de notre 
mariage. Ainsi-soit-il.



3Théotime et Philothée – La famille élargie

EXTRAITS DE FAMILIARIS CONSORTIO

Lettre encyclique du Pape Jean-Paul II, 22 novembre 1981

La communion élargie de la famille

L ‌‌a communion conjugale� constitue 
le fondement sur lequel s’édifie la 
communion plus large de la famille, 

des parents et des enfants, des frères et des 
sœurs entre eux, des parents proches et autres 
membres de la famille.

Une telle communion s’enracine dans les 
liens naturels de la chair et du sang et se dé-
veloppe en trouvant sa perfection proprement 
humaine par la mise en place et la maturation 
des liens encore plus profonds et plus riches 
de l’esprit : l’amour qui anime les rapports 
interpersonnels entre les différents membres 
de la famille est la force intérieure qui donne 
forme et vie à la communion et à la commu-
nauté familiales.

La famille chrétienne est en outre appelée à 
faire l’expérience d’une communion nouvelle et 
originale qui confirme l’expérience naturelle et 
humaine. En réalité la grâce de Jésus-Christ, 
« l’aîné d’une multitude de frères », est par sa 
nature et son dynamisme interne une « grâce 
de fraternité », comme l’appelle saint Thomas 
d’Aquin. L’Esprit Saint répandu dans la célé-
bration des sacrements est la source vivante et 
l’aliment inépuisable de la communion surna-
turelle qui relie les croyants au Christ et les 
rassemble entre eux dans l’unité de l’Église de 
Dieu. La famille chrétienne est une révélation 
et une réalisation spécifique de la communion 
ecclésiale, c’est pourquoi elle peut et elle doit 
se dire « Église domestique ».

Tous les membres de la famille, chacun 
selon ses propres dons, ont la grâce et la 
responsabilité de construire, jour après jour, 
la communion des personnes, en faisant de la 
famille une « école d’humanité plus complète 
et plus riche ». Cela s’accomplit à travers les 
soins et l’amour donnés aux jeunes enfants, 
aux malades, aux personnes âgées ; à travers les 
services réciproques de tous les jours ; dans le 
partage des biens, des joies et des souffrances.

Pour construire une telle communion, un 
élément est fondamental, celui de l’échange 
éducatif entre parents et enfants, qui permet 
à chacun de donner et de recevoir. A travers 
l’amour, le respect, l’obéissance à l’égard des 
parents, les enfants apportent leur part spéci-
fique et irremplaçable à l’édification d’une fa-
mille authentiquement humaine et chrétienne. 
Cela leur sera plus facile si les parents exercent 
sans faiblesse leur autorité comme un véritable 
« ministère », ou plutôt comme un service or-
donné au bien humain et chrétien des enfants 
et plus particulièrement destiné à leur faire 
acquérir une liberté vraiment responsable, et 
si ces mêmes parents gardent une conscience 
aiguë du « don » qu’ils reçoivent sans cesse de 
leurs enfants.

Seul un grand esprit de sacrifice permet de 
sauvegarder et de perfectionner la communion 
familiale. Elle exige en effet une ouverture 
généreuse et prompte de tous et de chacun à 
la compréhension, à la tolérance, au pardon, à 
la réconciliation. Aucune famille n’ignore com-
bien l’égoïsme, les dissensions, les tensions, les 
conflits font violence à la communion familiale 
et peuvent même parfois l’anéantir : c’est là que 
trouvent leur origine les multiples et diverses 
formes de division dans la vie familiale. Mais, 
en même temps, chaque famille est toujours 
invitée par le Dieu de paix à faire l’expérience 
joyeuse et rénovatrice de la « réconciliation », 
c’est-à-dire de la communion restaurée, de 
l’unité retrouvée. En particulier la participa-
tion au sacrement de la réconciliation et au 
banquet de l’unique Corps du Christ donne à 
la famille chrétienne la grâce nécessaire, et la 
responsabilité correspondante, pour surmonter 
toutes les divisions et marcher vers la pleine 
vérité de la communion voulue par Dieu, ré-
pondant ainsi au très vif désir du Seigneur : 
« Que tous soient un ».



Théotime et Philothée – La famille élargie4

Les personnes âgées dans la famille
Il y a des cultures qui manifestent une vé-

nération singulière et un grand amour pour 
les personnes âgées : loin d’être bannie de la 
famille ou supportée comme un poids inutile, 
la personne âgée reste insérée dans la vie 
familiale, continue à y prendre une part ac-
tive et responsable - tout en devant respecter 
l’autonomie de la nouvelle famille - et surtout 
elle exerce la précieuse mission d’être témoin 
du passé et source de sagesse pour les jeunes 
et pour l’avenir.

D’autres cultures, au contraire, notamment 
à la suite d’un développement industriel et 
urbain désordonné, ont conduit et continuent 
à conduire les personnes âgées à des formes 
inacceptables de marginalité qui sont la source 
à la fois de souffrances aiguës pour elles-
mêmes et d’appauvrissement spirituel pour 
tant de familles.

Il est nécessaire que l’action pastorale de 
l’Église stimule chacun à découvrir et à va-
loriser le rôle des personnes âgées dans la 
communauté civile et ecclésiale, et en parti-
culier dans la famille. En réalité, « la vie des 
personnes âgées aide à clarifier l’échelle des 
valeurs humaines ; elle montre la continuité 
des générations et elle est une preuve merveil-
leuse de l’interdépendance du peuple de Dieu. 
Les personnes âgées possèdent souvent le cha-
risme de combler les fossés entre les généra-
tions avant qu’ils ne soient creusés : combien 
d’enfants ont trouvé compréhension et amour 
dans les yeux, les paroles et les caresses des 
personnes âgées ! Et combien parmi celles-ci 
ont, avec empressement, souscrit à ces paroles 
divines : « La couronne des grands-parents, 
c’est leurs petits-enfants « (Pr 17, 6) ! ».79

Un problème difficile est celui des familles 
divisées au plan idéologique.

Ces cas requièrent une préoccupation pasto-
rale particulière. Il faut avant tout maintenir, 
avec la discrétion voulue, un contact personnel 
avec de telles familles. Les croyants doivent 
être fortifiés dans la foi et soutenus dans leur 
vie chrétienne. Même si la partie fidèle au 
catholicisme ne peut céder, il est nécessaire 
que soit toujours maintenu vivant le dialogue 
avec l’autre partie. Il importe de multiplier 
les manifestations d’amour et de respect, dans 
la ferme espérance de maintenir fortement 
l’unité. Cela dépend beaucoup aussi des rap-
ports entre les parents et leurs enfants. Les 
idéologies étrangères à la foi peuvent du reste 
stimuler les membres croyants de la famille à 
croître dans la foi et dans le témoignage de 
leur amour.

D’autres moments difficiles où la famille a 
besoin de l’aide de la communauté ecclésiale et 
de ses pasteurs peuvent être : l’adolescence des 
enfants, agitée, contestataire et parfois même 
tumultueuse ; leur mariage, qui les sépare de 
leur famille d’origine ; l’incompréhension ou 
le manque d’amour de la part des personnes 
les plus chères ; le fait d’être abandonné par 
son conjoint ou de le perdre, ce qui ouvre la 
porte à la douloureuse expérience du veuvage ; 
la mort d’un membre de la famille qui mutile 

et transforme en profondeur le noyau originel 
de la famille.

De même, l’Église ne peut négliger l’étape 
de la vieillesse, avec tout ce qu’elle comporte 
de positif et de négatif : approfondissement 
possible de l’amour conjugal toujours plus pu-
rifié et qui bénéficie de la longue fidélité inin-
terrompue ; disponibilité à mettre au service 
des autres, sous une forme nouvelle, la bonté 
et la sagesse accumulées et les énergies qui 
demeurent ; mais aussi solitude pesante, plus 
souvent psychologique et affective que phy-
sique, à cause de l’éventuel abandon ou d’une 
insuffisante attention de la part des enfants ou 
des membres de la parenté ; souffrance prove-
nant de la maladie, du déclin progressif des 
forces, de l’humiliation de devoir dépendre des 
autres, de l’amertume de se sentir peut-être à 
charge à ceux qui sont chers, de l’approche des 
derniers moments de la vie. Voilà les occasions 
dans lesquelles - comme l’ont suggéré les Pères 
du Synode - on peut plus facilement faire 
comprendre et faire vivre les aspects élevés de 
la spiritualité du mariage et de la famille, qui 
trouvent leur inspiration dans la valeur de la 
croix et de la résurrection du Christ, source de 
sanctification et de profonde joie dans la vie 



5Théotime et Philothée – La famille élargie

quotidienne, dans la perspective des grandes 
réalités eschatologiques de la vie éternelle.

Dans toutes ces situations, on n’omettra ja-
mais la prière, source de lumière et de force 
en même temps qu’aliment de l’espérance 
chrétienne.

Ceux qui sont sans famille
Je désire encore ajouter quelques mots en 

faveur d’une catégorie de personnes que je 
considère, à cause des conditions concrètes 
dans lesquelles elles doivent vivre - et souvent 
sans l’avoir voulu -, particulièrement proches 
du Cœur du Christ et qui méritent donc af-
fection et sollicitude empressée de l’Église et 
notamment des pasteurs.

Il existe en effet dans le monde un grand 
nombre de personnes qui malheureusement ne 
peuvent en aucune façon se référer à ce que 
l’on pourrait définir une famille au sens propre. 
De larges portions de l’humanité vivent dans 
des conditions d’extrême pauvreté, où la pro-
miscuité, le manque de logement, les relations 
instables et irrégulières, le défaut complet de 

culture ne permettent pas, dans la pratique, de 
pouvoir parler de famille. D’autres personnes, 
pour des raisons diverses, sont restées seules 
au monde. Pourtant « la bonne nouvelle de la 
famille » s’adresse aussi à elles. (...)

À ceux qui n’ont pas de famille naturelle, il 
faut ouvrir davantage encore les portes de la 
grande famille qu’est l’Église, laquelle prend 
un visage concret dans la famille diocésaine et 
paroissiale, dans les communautés ecclésiales 
de base ou dans les mouvements d’apostolat. 
Personne n’est sans famille en ce monde : 
l’Église est la maison et la famille de tous, 
en particulier de ceux qui « peinent et ploient 
sous le fardeau ».

DISCOURS AU CONSEIL PONTIFICAL 
POUR LA FAMILLE

Pape Benoît XVI, 5 avril 2008

J ‌e suis heureux� de vous rencontrer au 
terme de la XVIII assemblée plénière 
du Conseil pontifical pour la famille, 

qui a eu pour thème : « Les grands-parents : 
leur témoignage et leur présence dans la fa-
mille ». Je vous remercie d’avoir donné suite à 
ma proposition de Valence, lorsque je décla-
rais : « Que les grands-parents ne soient, sous 
aucun prétexte, exclus du cercle familial ! Ils 
sont un trésor que nous ne pouvons pas sous-
traire aux nouvelles générations, surtout quand 
ils donnent un témoignage de foi » (Homélie 
lors de la veillée de prière du 8 juillet 2006). Je 
salue en particulier le cardinal Ricardo Vidal, 
archevêque de Cebu, membre du comité de 
présidence, qui s’est fait l’interprète de vos 
sentiments à tous, et j’adresse une pensée 
affectueuse au cher cardinal Alfonso López 
Trujillo, qui depuis 18 ans est à la tête du 

dicastère avec passion et compétence. Nous 
ressentons son absence parmi nous. Nous lui 
souhaitons une prompte guérison et lui adres-
sons notre prière.

Le thème que vous avez abordé nous est à 
tous très familier. Qui ne se souvient de ses 
grands-parents ? Qui peut oublier leur présence 
et leur témoignage dans le foyer domestique ? 
Combien parmi nous portent leur nom en 
signe de continuité et de reconnaissance ! Il 
est de tradition, dans les familles, après leur 
décès, de rappeler leur anniversaire par la célé-
bration d’une Messe d’intention et, si possible, 
par une visite au cimetière. Ces gestes d’amour 
et de foi, et d’autres encore, sont la manifes-
tation de notre gratitude à leur égard. Ils se 
sont donnés pour nous, ils se sont sacrifiés, et 
dans certains cas se sont même immolés.



Théotime et Philothée – La famille élargie6

L’Église a toujours eu à l’égard des grands-pa-
rents une attention particulière, en reconnais-
sant en eux une grande richesse du point de 
vue humain et social, mais aussi religieux et 
spirituel. Mes vénérés prédécesseurs Paul VI 
et Jean-Paul II - nous venons de célébrer le 
troisième anniversaire de la mort de ce der-
nier - sont intervenus à plusieurs reprises en 
soulignant la considération de la communauté 
ecclésiale à l’égard des personnes âgées, de leur 
dévouement et de leur spiritualité. Jean-Paul 
II notamment, pendant le Jubilé de l’An 2000, 
convoqua en septembre sur la place Saint-
Pierre le monde du « troisième âge » et déclara 
en cette circonstance : « Malgré les limitations 
qui surviennent avec l’âge, je conserve le goût 
de la vie. J’en rends grâce au Seigneur. Il est 
beau de pouvoir se dépenser jusqu’à la fin 
pour la cause du Royaume de Dieu ! ». Ce sont 
des mots extraits du message qu’environ un an 
plus tôt, en octobre 1999, il avait adressé aux 
personnes âgées et qui conserve intacte son 
actualité humaine, sociale et culturelle.

Votre assemblée plénière a affronté le thème 
de la présence des grands-parents dans le 
famille, dans l’Église et dans la société, en 
embrassant du regard le passé, le présent et 
l’avenir. Analysons brièvement ces trois mo-
ments. Par le passé, les grands-parents avaient 
un rôle important dans la vie et dans la 
croissance de la famille. Même lorsque l’âge 
avançait, ils continuaient à être présents avec 
leurs enfants, leurs petits-enfants voire leurs 
arrière-petits-enfants, en rendant un témoi-
gnage vivant d’attention, de sacrifice et de don 
de soi quotidien et sans réserves. Ils étaient 
les témoins d’une histoire personnelle et com-
munautaire qui continuait à vivre dans leurs 
souvenirs et dans leur sagesse. Aujourd’hui, 
l’évolution économique et sociale a apporté des 
transformations profondes dans la vie des fa-
milles. Les personnes âgées, dont beaucoup de 
grands-parents, se sont trouvés dans une sorte 
de « zone de parking » : certains se rendent 
compte qu’ils sont un poids dans leur famille 
et préfèrent vivre seuls ou dans des maisons 
de retraite, avec toutes les conséquences que 
ces choix comportent.

En beaucoup de lieux il semble par ailleurs 
que progresse la « culture de la mort », qui 
menace également la saison du troisième âge. 
Avec une insistance croissante, on en vient 
même à proposer l’euthanasie comme solution 

pour résoudre certaines situations difficiles. La 
vieillesse, avec ses problèmes liés également 
au nouveaux contextes familiaux et sociaux, à 
cause du développement moderne, doit être 
évaluée avec attention et toujours à la lumière 
de la vérité sur l’homme, sur la famille et sur 
la communauté. Il faut toujours réagir avec 
force à ce qui déshumanise la société. Les 
communautés paroissiales et diocésaines sont 
interpellées avec force par ces problématiques 
et elles essaient de répondre aux exigences 
modernes des personnes âgées. Il existe des 
associations et des mouvements ecclésiaux 
qui ont embrassé cette cause importante et 
urgente. Il faut s’unir pour vaincre ensemble 
toute forme d’émargination, parce qu’ils ne 
sont pas les seuls - grands-pères, grands-
mères, personnes âgées - à être victimes de la 
mentalité individualiste, c’est le cas de tout le 
monde. Si les grands-parents, comme l’on dit 
souvent, constituent une ressource précieuse, il 
faut mettre en œuvre des choix cohérents qui 
permettent de la valoriser au mieux.

Que les grands-parents soient à nouveau 
une présence vivante dans la famille, dans 
l’Église et dans la société. En ce qui concerne 
la famille, que les grands-parents continuent 
à être des témoins d’unité, de valeurs fondées 
sur la fidélité à un unique amour qui engendre 
la foi et la joie de vivre. Ce que l’on appelle 
les nouveaux modèles de la famille et le re-
lativisme envahissant ont affaibli ces valeurs 
fondamentales du noyau familial. Les maux 
de notre société - comme vous l’avez observé 
à juste titre au cours de vos travaux - ont 
besoin de remèdes urgents. Face à la crise 
de la famille ne pourrait-on pas justement 
repartir de la présence et du témoignage de 
ceux - les grands-parents - qui ont une plus 
grande solidité de valeurs et de projets ? On 
ne peut pas, en effet, imaginer un avenir sans 
s’inspirer d’un passé riche d’expériences signi-
ficatives et de points de références spirituels 
et moraux. En pensant aux grands-parents, 
à leur témoignage d’amour et de fidélité à 
la vie, nous viennent à l’esprit les figures 
bibliques d’Abraham et de Sarah, d’Élisabeth 
et de Zacharie, de Joachim et d’Anne, ainsi 
que des anciens Syméon et Anne, ou encore 
Nicodème : ils nous rappellent tous combien 
à tout âge le Seigneur demande à chacun la 
contribution de ses propres talents.



7Théotime et Philothée – La famille élargie

Tournons à présent le regard vers la VI 
Rencontre mondiale des familles, qui sera cé-
lébrée au Mexique en janvier 2009. Je salue et 
je remercie le cardinal Norberto Rivera Car-
rera, archevêque de Mexico, ici présent, pour 
ce qu’il a déjà réalisé au cours de ces mois de 
préparation avec ses collaborateurs. Toutes les 
familles chrétiennes du monde regardent cette 
nation « toujours fidèle » à l’Église, qui ouvri-
ra les portes à toutes les familles du monde. 

J’invite les communautés ecclésiales, notam-
ment les groupes familiaux, les mouvements 
et les associations de familles, à se préparer 
spirituellement à cet événement de grâce. 
Vénérés et chers frères, je vous remercie de 
nouveau de votre visite et du travail accompli 
au cours de ces journées ; je vous assure de 
mon souvenir dans la prière et de tout cœur 
je vous donne, ainsi qu’à vos proches, la Béné-
diction apostolique.

NOS COUSINS SONT-ILS 
NOS MEILLEURS AMIS ?

Claire Guillaumet, Aleteia, 7 septembre 2016

L ‌‌‌es cousinades� sont une opportunité 
d’entretenir des liens familiaux hors 
pair !

Ce terme, de plus en plus utilisé, traduit ces 
réunions rassemblant les cousins d’une même 
famille. Le concept est simple : se retrouver 
le temps d’une journée ou d’une soirée car 
finalement la famille, c’est une valeur sûre ! Il 

est d’ailleurs étonnant de constater le succès 
que peut avoir actuellement la recherche de 
ses origines. On retrouve des cousins éloignés, 
issus de germains, des oncles et des tantes, des 
ancêtres communs… Les sites de généalogie 
fleurissent, tout comme les livres qui retracent 
des enquêtes généalogiques, et ainsi s’agrandit 
l’arbre familial.

L’occasion de découvrir sa famille
Plus concrètement ces fameuses « cousi-

nades » sont l’occasion idéale de découvrir sa 
famille ou de se rappeler les bons souvenirs 
passés entre cousins : les jeux d’enfants, les 
repas interminables ou les fêtes de famille, 
etc. Cela permet également de prendre des 
nouvelles, d’apprendre les mariages, naissances, 
ou tout autre sujet qui concerne la vie de 
ces personnes que l’on n’a pas choisies, mais 
qui sont bel et bien dans un environnement 
proche.

Car la famille, c’est bien le lieu de l’impré-
vu ; et naître, c’est bien tomber au hasard par 
la cheminée de cette maison. Et si les liens du 
sang sont indissolubles, ils n’empêchent nulle-
ment les mésententes et les tensions d’exister. 
De fait c’est toute une aventure, comme le dit 
G. K. Chesterton dans Hérétiques :

« C’est une aventure parce qu’elle est arbi-
traire, c’est une aventure parce qu’elle existe 

naturellement. […] l’aventure suprême est 
d’être né. C’est alors que nous tombons sou-
dain dans un piège splendide et surprenant. 
C’est alors que nous voyons quelque chose 
que nous n’avons pas rêvé auparavant : notre 
père et notre mère sont tapis, à l’affût, et 
se précipitent sur nous comme des brigands 
qui sortent d’un buisson ; notre oncle est une 
surprise ; notre tante, selon la jolie expression 
courante, un coup de tonnerre. Quand par la 
naissance, nous faisons notre entrée dans la 
famille, nous pénétrons dans un monde incal-
culable, dans un monde qui a ses lois particu-
lières et étranges, dans un monde qui pourrait 
se passer de nous, dans un monde que nous 
n’avons pas fait, en d’autres termes, en entrant 
dans la famille, nous entrons dans un conte 
de fées ! ».



Théotime et Philothée – La famille élargie8

Une aventure singulière
La naissance nous fait entrer dans un ordre 

de relations incalculées et incalculables, parfois 
difficiles et nécessitant une véritable ouverture 
au monde. Nous voilà soudainement pris dans 
cette aventure singulière ; et c’est tout ce qui 
fait la richesse de ces liens que l’on tisse avec 
nos cousins. On peut passer par quelques dis-
putes, mais une réconciliation redonnera tou-
jours un regard neuf sur ceux que l’on aime.

L’importance des cousins se situe là, dans 
cette connexion accidentelle, imprévue. Les 

cousinades sont justement l’opportunité d’en-
tretenir ces liens innés, datant du jour où nos 
parents ont annoncé notre naissance à leurs 
propres cousins. Et en effet, quelle joie dans 
ces retrouvailles qui chaque fois semblent da-
ter de la veille, quand bien même elles sont 
plus vieilles ! Il n’y a pas besoin de beaucoup 
de mots pour se retrouver. Alors la cousinade, 
un moyen d’avoir ses cousins comme amis ?

4e COMMANDEMENT : 
« TU HONORERAS TON PÈRE ET TA MÈRE »

Un moine du Barroux, Notre-Dame de Chrétienté, 13 novembre 2021

À l’exemple de saint Dominique Savio

D ‌ans la vie� de saint Dominique Savio, 
Don Bosco a raconté :

« Dès l’âge le plus tendre, nous 
ont dit ses parents, alors que les enfants, par 
manque de réflexion, sont pour leurs mamans 
un tracas et un souci continuels […], non 
seulement il nous obéissait avec promptitude, 
mais encore on sentait qu ‘il voulait aller 
au-devant de nos moindres désirs pour nous 
être agréable. On ne peut imaginer d’accueil 
plus aimable, plus empressé que celui qu’il ré-
servait à son père quand celui- ci rentrait à la 
maison. Dominique courait à sa rencontre, le 
prenait par la main, lui sautait au cou. « Mon 
petit papa, lui disait-il, tu dois être bien fa-
tigué, n’est-ce pas ? Tu travailles tant pour 
moi, qui ne fais que te causer de l’ennui. Je 
prierai le Bon Dieu qu’il te garde en bonne 
santé et qu’il me rende bien sage« . Et tout 
en bavardant, il accompagnait son père à la 
maison, lui apportait une chaise ou un petit 
banc, s’asseyait près de lui et lui faisait mille 
caresses. « C’était pour moi, disait le père, un 
véritable repos. J’étais impatient de rentrer à 

la maison pour embrasser ce cher petit garçon 
que j’aimais tant.« 

Comme nous le montre ce témoignage très 
touchant de Don Bosco, le petit Dominique 
respectait parfaitement le quatrième comman-
dement de Dieu qui nous « commande d’ho-
norer et de respecter nos parents et ceux que 
Dieu, pour notre bien, a revêtus de son auto-
rité » (Compendium du Catéchisme de l’Église 
catholique, n° 455). « Les enfants doivent res-
pect (piété filiale), reconnaissance, docilité et 
obéissance envers leurs parents, contribuant 
ainsi, par les bonnes relations entre frères et 
sœurs, au progrès de l’harmonie et de la sain-
teté de toute la vie familiale. » (Compendium, 
n° 459.)

Malgré les difficultés :

– Ah mon Père tout cela est très gentil ! Do-
minique Savio avait des parents  admirables, 
mais si vous connaissiez les miens ! Comment 
pourrais-je les respecter et leur obéir !

– Je veux bien que tes parents aient de 
grands défauts. Et c’est vrai que leur autori-
té a des limites. Le Compendium les fixe à 



9Théotime et Philothée – La famille élargie

propos de ce même quatrième commandement 
(n° 460-461).

Mais prends bien garde : nous sommes sou-
vent tentés de voir la paille dans l’œil du pro-
chain et pas la poutre dans le nôtre. Ne juge 
pas trop vite. N’oublie pas surtout la raison 
profonde de ton devoir de piété envers tes pa-
rents. C’est elle qui nous oblige à dépasser ce 
qu’il pourrait y avoir parfois de légitime dans 
nos révoltes. Nous ne sommes pas, vis-à-vis 
de nos parents, sur un pied d’égalité. Il y a 
« x » années, tu n’existais pas. Ils t’ont trans-
mis la vie, avec tout ce qui était nécessaire 
pour qu’elle dure et s’affermisse jusqu’à l’âge 
d’homme : nourriture, logement, éducation et, 
s’ils sont chrétiens, la vie divine en te faisant 
baptiser. Jamais tu ne pourras leur rendre tout 
ça. Dieu veut du moins que tu leur marques 
par ton affection et ta reconnaissance que tu 
n’es pas un ingrat.

— C’est vrai, mon Père, ça devrait aller de 
soi. Alors pourquoi est- ce en fait si difficile ? 
Je sens tellement de résistances qui m’em-
pêchent d’être reconnaissant.

— Il serait trop long de te l’expliquer. Di-
sons simplement que c’est là une des suites 
du péché originel. Un enfant ne pense pas 
spontanément à dire merci ! Il faut le lui 
apprendre. C’est ce qu’a voulu Dieu par le 
quatrième commandement du décalogue. Et il 
a prescrit à Moïse : « Honore ton père et ta 
mère, afin d’avoir longue vie sur la terre que 
le Seigneur te donne.« 

C’est le seul commandement accompagné de 
la promesse d’une récompense. Ce n’est pas un 
hasard. Autant son observance est source de 
joie et de paix, autant « l’inobservance de ce 
commandement entraîne de grands dommages 
pour les communautés et les personnes hu-
maines » (CEC n° 220).

La gratitude, source de joie et de paix
Si nous cultivons la piété filiale, nous re-

garderons tout ce que nous possédons comme 
totalement immérité. Tout ce qui nous arrive 
de beau et de bien prendra la couleur d’un 
cadeau merveilleux et inattendu. Et par suite, 
nous serons heureux. Quant aux revers et aux 
malheurs, ils nous ébranleront moins. Nous 
essaierons de dire comme Job, accablé de 
souffrances et d’épreuves : « Si nous avons reçu 
les biens de la main de Dieu, pourquoi n’en 
recevrions-nous pas aussi les maux ? »

L’ingratitude, en revanche, est un vent des-
séchant qui fait tout mourir. Dans les familles 
comme dans la société. Et même dans l’Église… 
Dans un monde où les hommes ne savent 
plus qui ils sont et où ils vont, nous avons la 
grâce inestimable d’avoir la foi, de connaître 
et d’aimer Jésus, de pouvoir recevoir son par-
don et son corps en nourriture. La pire des 
ingratitudes serait de n’en pas remercier Dieu 
sans trêve, comme la Préface de la messe nous 
y invite : « Vraiment il est juste et digne, c’est 
notre devoir et notre salut de vous rendre 
grâce toujours et en tout lieu… »


