
1Théotime et Philothée – L’ascèse

L’ASCÈSE – 1

1.	 Repères théoriques : Qu’est-ce que l’ascèse ? Qu’en dit l’Église ? Quel 
exemple en donne Notre Seigneur ?

2.	 Mise en œuvre pratique : comment vivons-nous concrètement l’ascèse 
durant l’année ? Et durant le temps du Carême ? Quels efforts faire ? 
Comment les choisir ? Comment vivre ce point en famille ?

3.	 Difficultés éventuelles et remèdes : en quoi l’ascèse est-elle parfois 
difficile ? Quels sont les freins ? Comment y remédier ? Comment se 
soutenir les uns les autres ?

4.	 Sens profond : que nous apportent nos efforts d’ascèse ? Quel témoignage 
cela peut-il donner ? Comment éduquer nos enfants à l’ascèse ?

Théotime
et Philothée

1.	Prochain thème : l’oraison



Théotime et Philothée – L’ascèse2 ICRSP – BressollesThéotime et Philothée – Présentation

PRÉSENTATION

Description : groupes de foyers souhaitant 
approfondir la spiritualité salésienne dans ses 
dimensions conjugale et familiale, par des TD 
mensuels en présence d’un aumônier, et vivant de 
cette spiritualité par la mise en œuvre d’une règle 
de vie.

Déroulement d’une soirée : 
20h15	Chapelet et confessions.
20h40	Apéritif, topo de l’aumônier.
21h00	Dîner, en mettant en commun les réponses 

aux 4 questions du TD.
22h45	Choix d’un PEM et prière de conclusion
23h00	Fin

Rôle de l’aumônier : il veille à ce que chacun 
prenne la parole et à la rectitude doctrinale des 
échanges. 

Théotime
et Philothée

IDÉAL DE VIE

Chaque jour :
1. Oraison
2. Prière conjugale
3. Prière du soir en famille
4. Chapelet (en famille si possible)
5. Benedicite et grâces
6. Examen particulier sur le PEM

Samedi
Préparer la Messe de dimanche

Dimanche
Lecture spirituelle

1er vendredi ou 1er samedi
1. Confession
2. Messe
3. Adoration
4. Choix du PEM
5. Point en couple

Chaque année
WE de retraite

CHARTE DES FOYERS

1. Assiduité : nous ferons l’effort de privilégier les réu-
nions ThéoPhilo sur nos autres activités, sauf cas de 
force majeure.

2. Ponctualité : nous respecterons l’heure fixée tant pour 
le début que pour la fin de la soirée, par délicatesse des 
uns envers les autres.

3. Sérieux : La qualité des échanges du groupe tient 
surtout à la qualité de la préparation individuelle en 
amont... Nous prendrons le temps de lire les documents 
proposés et de réfléchir en couple à des pistes de ré-
ponses pour chaque question.

4. Écoute : nous laisserons un temps de parole à chacun, 
et les écouterons sans interrompre.

5. Respect : nous respecterons les avis des autres et leurs 
interrogations.

6. Discrétion : nous ne répéterons pas au-dehors ce que 
nous aurons entendu au cours de cette soirée sur l’inti-
mité familiale des autres foyers.

7. Persévérance : nous ferons notre possible pour suivre 
la règle de vie et respecter le PEM.

Prière des époux, de saint François de Sales
Ô Dieu, Vous nous avez donnés l’un à l’autre par 

le sacrement de mariage.
C’est Vous qui, de votre main invisible, 

avez fait le nœud du lien de notre 
mariage, en nous donnant l’un à l’autre.

Nous voulons nous chérir, non seulement d’un 
amour humain, mais aussi d’un amour très saint.

Car notre union ne s’étend pas principalement au 
corps, mais surtout au cœur : dans l’affection et dans 
l’amour.

Notre amour doit être si grand, que nous sachions 
nous respecter dans nos différences et savoir nous 
accepter pour les moments de joie ou de difficulté.

Seigneur, accordez-nous la grâce de cheminer tout 
au long de notre vie, la main dans la main, le regard 
tourné vers Vous pour l’épanouissement de notre 
amour, comme nous l’avons promis au jour de notre 
mariage. Ainsi-soit-il.



3Théotime et Philothée – L’ascèse

DES EXERCICES DE MORTIFICATION 
INTÉRIEURE

S. François de Sales, Introduction à la vie dévote

S ‌i vous pouvez� supporter le jeûne, 
vous ferez bien de jeûner quelques 
jours, outre les jeûnes que l’Église 

nous commande ; car outre l’effet ordinaire 
du jeûne, d’élever l’esprit, réprimer la chair, 
pratiquer la vertu et acquérir plus grande 
récompense au Ciel, c’est un grand bien de 
se maintenir en la possession de gourmander 
la gourmandise elle-même, et tenir l’appétit 

sensuel et le corps sujet à la loi de l’esprit ; 
et bien qu’on ne jeûne pas beaucoup, l’enne-
mi néanmoins nous craint davantage quand il 
connaît que nous savons jeûner. Les mercredi, 
vendredi et samedi sont les jours auxquels les 
anciens chrétiens s’exerçaient le plus à l’absti-
nence : prenez-en donc de ceux-là pour jeûner, 
autant que votre dévotion et la discrétion de 
votre directeur vous le conseilleront.

IMPORTANCE DES MORTIFICATIONS

Le Chrétien Intérieur, Jean de Bernières-Louvigny (XVIIe)

J ‌ésus� n’a pas pris plaisir sans nécessité 
de nous prescrire des maximes si rudes 
que celles de l’Évangile. II connaît, par 

sa sagesse, que la corruption de notre intérieur 
est grande, que notre inclination est conti-
nuelle vers les créatures, et que, partant, pour 
vivre en son amour, il faut des renversements 
et des mortifications continuelles.

Si une âme ne combat pas ses mauvais pen-
chants, elle passe perpétuellement du nécessaire 
au superflu, et toute sa vie n’est que défauts et 
imperfections. La douceur et la joie que l’âme 
reçoit dans les austérités, les croix, la pauvreté 
et le dénuement des créatures, la rendent spi-
rituelle, tranquille, gaie, et lui procurent une 
paix solide, tandis que les plaisirs des sens, 
même légitimes, ne lui donnent qu’une fausse 
paix et une vaine allégresse.

ASCÈSE ET COMBAT SPIRITUEL

CEC, n°2015

L ‌‌e chemin de la perfection� passe par 
la Croix. Il n’y a pas de sainteté sans 
renoncement et sans combat spirituel 

(cf. 2 Tm, 4). 

Le progrès spirituel implique l’ascèse et la 
mortification qui conduisent graduellement à 
vivre dans la paix et la joie des Béatitudes.



Théotime et Philothée – L’ascèse4

JEÛNE ET COMBAT SPIRITUEL

Benoît XVI, Homélie de la Messe du mercredi des Cendres, 21 février 
2007

C ‌hers frères et sœurs,� nous avons 
quarante jours pour approfondir cette 
extraordinaire expérience ascétique et 

spirituelle. Dans l’Évangile qui a été proclamé, 
Jésus indique quels sont les instruments utiles 
pour accomplir l’authentique renouvellement 
intérieur et communautaire : les œuvres de 
charité (l’aumône), la prière et la pénitence (le 
jeûne). Ce sont trois pratiques fondamentales 
chères également à la tradition juive, parce 
qu’elles contribuent à purifier l’homme devant 
Dieu (cf. Mt 6, 1-6.16-18). Ces gestes exté-
rieurs, qui sont accomplis pour plaire à Dieu 
et non pour obtenir l’approbation ou l’assen-
timent des hommes, sont acceptés par Lui 
s’ils expriment la détermination du cœur à le 
servir, avec simplicité et générosité. Cela nous 
est rappelé également par une des Préfaces 
quadragésimales où, à propos du jeûne, nous 
lisons cette expression singulière : « ieiunio... 
mentem elevas : par le jeûne, tu élèves ton es-
prit » (Préface IV).

Le jeûne, auquel l’Église nous invite en ce 
temps fort, ne naît certes pas de motivations 
d’ordre physique ou esthétique, mais provient 
de l’exigence que l’homme a d’une purifi-
cation intérieure qui le désintoxique de la 
pollution du péché et du mal ; qui l’éduque à 
ces renonciations salutaires qui affranchissent 

le croyant de l’esclavage de son moi ; qui le 
rende plus attentif et disponible à l’écoute 
de Dieu et aux services de ses frères. C’est 
pour cette raison que le jeûne et les autres 
pratiques quadragésimales sont considérées par 
la tradition chrétienne comme des « armes » 
spirituelles pour combattre le mal, les mau-
vaises passions et les vices. A ce sujet, je suis 
heureux d’écouter à nouveau avec vous un bref 
commentaire de saint Jean Chrysostome. « De 
même qu’à la fin de l’hiver - écrit-il - revient 
la saison estivale et le marin tire le bateau à 
la mer, le soldat nettoie ses armes et entraîne 
son cheval pour la lutte, l’agriculteur affile sa 
faux, le pèlerin revigoré se prépare à son long 
voyage et l’athlète dépose ses vêtements et se 
prépare à la compétition ; ainsi, nous aussi, au 
début de ce jeûne, comme une sorte de retour 
à un printemps spirituel, nous fourbissons les 
armes comme les soldats, nous affilons la faux 
comme les agriculteurs, et comme les maîtres 
d’équipage, nous remettons en ordre le navire 
de notre esprit pour affronter les flots des 
passions absurdes, comme des pèlerins, nous 
reprenons le voyage vers le ciel et comme des 
athlètes, nous nous préparons à la lutte en 
nous dépouillant de tout » (Homélies au peuple 
d’Antioche, n. 3).



5Théotime et Philothée – L’ascèse

LE SENS DE L’ASCÈSE DANS LA VIE 
CHRÉTIENNE

Chanoine de Guillebon, in Homme nouveau, 22/02/2023

Le Carême, un effort de conversion à la suite 
du Christ

1	 Lc IV, 1-2
2	 Jn XII, 24
3	 I Cor IX, 25

A ‌près son baptême�, écrit l’évan-
géliste saint Luc, Jésus, rempli de 
l’Esprit-Saint, quitta les bords du 

Jourdain. Guidé par l’Esprit, il fut conduit au 
désert quarante jours, pour y être tenté par 
le Diable1 ». Ainsi le Verbe incarné voulut-il 
soumettre son corps à la faim, à la soif, aux 
veilles, pour reconquérir l’humanité blessée.

En deux versets, sous l’impulsion du même 
Esprit-Saint, Jésus-Christ, Fils unique du 

Père, est glorifié alors qu’il descend dans le 
Jourdain, puis humilié, exposé à la malice et 
aux embûches du démon. Un même idéal 
unit pourtant les deux scènes : Jésus descend 
dans les eaux qui symbolisent la vie, la grâce, 
l’abondance, pour y recevoir un baptême de 
pénitence ; il rejoint ensuite la terre aride et 
sèche qui rappelle notre condition pécheresse, 
pour y faire pénitence en notre nom.

L’ascèse, principe de renaissance spirituelle
En ce temps du Carême, l’Église, maîtresse 

de vie et pédagogue des âmes, nous invite 
à observer un certain nombre de pratiques, 
telles que la prière, le jeûne et l’aumône, qui 
ont pour fin essentielle de nous détacher des 
réalités éphémères d’ici-bas et de recentrer 
nos affections, nos forces et nos désirs sur le 
Christ. Dans la vie chrétienne, l’ascèse qui se 
manifeste par de multiples renoncements, pri-
vations, efforts et exercices spirituels, constitue 
une expérience de mort à soi-même.

« Si le grain de blé tombé en terre ne 
meurt, il reste stérile ; mais s’il meurt, il porte 
beaucoup de fruit2 ». C’est ainsi que le temps 
du carême entend être celui du renouveau de 
l’âme ; pour parvenir à cette renaissance, il 
nous invite à mourir aux passions, aux désirs, 
aux péchés qui nous enchaînent aux illusions 
et aux dangers de ce monde.

On définit ordinairement l’ascèse comme 
une discipline volontaire du corps et de l’es-
prit permettant de tendre à la perfection, un 
entraînement, un exercice (ἄσκησις) que saint 
Paul compare volontiers à la course des ath-
lètes dans le stade. « Les athlètes, précise-t-il, 
s’imposent toutes sortes de privations, et ils 
le font pour obtenir une couronne périssable ; 
mais nous, nous acceptons ces privations pour 
une couronne indestructible3 ».

L’ascèse et la mystique constituent les deux 
principales ramifications de la vie spirituelle ; 
elles doivent pallier au double désordre qui a 
frappé la nature humaine suite au péché ori-
ginel. Ainsi, la vie mystique permet de rendre 
à l’âme son orientation fondamentale à Dieu ; 
l’ascèse, quant à elle, a pour fin de soumettre 
le corps aux élévations de l’esprit.

Ascèse chrétienne et ascèse païenne
La mortification chrétienne se distingue 

des autres formes d’ascèse divulguées par les 
grandes écoles philosophiques, antiques ou 

orientales, en ce qu’elle ne prétend pas libérer 
l’homme de ses misères et pauvretés par l’ex-
périence d’un vide sans lendemain, mais qu’elle 



Théotime et Philothée – L’ascèse6

ouvre plutôt son cœur à la présence mysté-
rieusement vivifiante du Très-Haut. Le déta-
chement, l’anéantissement, la contrainte n’y 
ont donc pas valeur de fins, mais de simples 
moyens, en ce qu’ils sont les inévitables pré-
ambules à la rencontre avec Dieu.

« Déchirez vos cœurs et non vos vêtements, 
écrit le prophète Joël, et revenez au Seigneur 
votre Dieu, car il est tendre et miséricordieux, 
lent à la colère et plein d’amour. Il renoncera 
au châtiment4 ». L’ascèse chrétienne sollicite 
la plénitude dont Dieu comble ordinairement 
les âmes qui se donnent sans retour, par pur 
amour. Cette donation n’admet pas de de-
mi-mesure et exige une consécration de nos 
sens, de nos facultés, une purification de notre 
intention qui, par respect pour notre divin 
Maître, ne s’attarde plus à désirer des biens 
en-deçà de ce qu’il lui propose.

L’âme fermement établie dans ces pieuses 
dispositions devient indifférente à son propre 
intérêt et s’efface devant la personnalité de 

4	 Jl II, 13

Jésus-Christ qui veut s’y refléter. Cette indif-
férence n’est pas l’apathie stoïcienne, qui est 
une forme d’orgueil jointe à une insensibi-
lité affectée ; elle n’est pas le Noble Chemin 
Octuple des bouddhistes qui ne produit, au 
mieux, qu’une fragile quiétude ; elle ne corres-
pond pas davantage à l’ἐγκράτεια de Socrate, 
qui n’est qu’une performance humaine et toute 
naturelle.

Au contraire, elle est une attention de tous 
les instants à la volonté de Dieu qui se ma-
nifeste sous les nombreuses grâces, rencontres, 
joies, peines et circonstances qui rythment la 
trame de notre vie. Pour autant, l’âme fidèle 
ne s’y attache pas, parce qu’elle s’est élevée à 
un degré de vie supérieur. Elle est au-delà du 
faire, au-delà du ressenti et de l’impression-
nable. Désormais, elle veut être. La recherche 
d’un tel absolu aboutit ordinairement à trois 
grandes formes d’ascèse, qu’illustre la triple 
tentation du Christ au désert : une ascèse des 
sens, une ascèse de l’esprit, une ascèse du cœur.

L’ascèse des sens
Les occasions de se désister affluent dans 

notre société, hélas si corrosive pour la pureté 
de l’âme. Ce monde dont Satan est le prince, 
démultiplie les motifs de chutes, cherche sans 
cesse à créer des bonheurs sur mesure pour 
substituer à l’amour de Dieu des béatitudes 
factices, trompeuses et souvent très éphémères…

Voilà pourquoi l’Église recommande le jeûne 
qui n’est pas seulement un jeûne alimentaire, 
mais une privation volontaire de tout ce qui 
peut nous détourner du Bien : notre goût du 

confort, les mauvaises relations, les addictions, 
les démons de l’audiovisuel…

Ce sont là de très redoutables tyrannies, qui 
rendent notre âme incapable de recevoir le 
lait et le miel des consolations divines. Cette 
première forme d’ascèse rend à l’homme la 
conscience de sa noblesse en assujettissant à la 
droite raison et aux commandements de Dieu 
ce qui, en lui, est trop instinctif, spontané, 

désordonné…

L’ascèse de l’esprit
L’Église ne saurait se satisfaire d’une conver-

sion toute extérieure, formelle, superficielle : 
elle entend renouveler en profondeur notre 
existence et doit, à cette fin, étancher notre 
soif de possession, éteindre notre appât du 
gain, condamner notre interprétation matéria-
liste des priorités de la vie. Combien d’idoles 
faussent notre relation à Dieu ! Que nous 
sommes attachés à nos mérites, à nos exploits, 
à nos dons matériels et naturels… Aimons en 
ce temps du carême à nous détacher de ce qui 
est trop nôtre.

L’aumône permet certes de nous alléger 
d’un peu de nos biens, qui souvent s’avèrent 
être superflus ; mais luttons également contre 
l’avarice spirituelle qui porte à considérer que 
nous ne devons rien à personne et que nous 
sommes la propre cause des joies et des es-
pérances qui viennent éclairer notre vie. La 
mortification de l’esprit, seconde grande forme 
de pénitence, consiste à rendre à Dieu l’hom-
mage de notre entière dépendance et de notre 
humble reconnaissance pour les bienfaits dont 
il nous comble chaque jour.



7Théotime et Philothée – L’ascèse

Dans les mains de la divine Providence, nous 
serons protégés des dangers de ce monde. 
Alors, prédit le psaume, « le malheur ne 

5	 Ps XC, 10-11
6	 Dt VI, 16
7	 Is VII, 13

pourra te toucher, ni le danger, approcher de 
ta demeure : car il donne mission à ses anges 
de te garder sur tous tes chemins5 ».

L’ascèse du cœur
Enfin, l’ascèse chrétienne impose une troi-

sième forme de discipline qui consiste en 
une attention émerveillée et reconnaissante 
vis-à-vis des dons qui jalonnent notre marche 
vers le ciel. « Tu ne mettras pas à l’épreuve le 
Seigneur ton Dieu6 ». Comment nous, pauvres 
créatures, pourrions-nous mettre le Seigneur à 
l’épreuve ?

Le livre d’Isaïe nous donne un élément de 
réponse : alors que le roi Achaz est enfermé 
dans Jérusalem et que le prophète, sous l’ins-
piration divine, l’invite à demander à Dieu 
un signe, le souverain, préférant conclure une 
alliance avec son proche allié plutôt qu’un 
acte d’éperdue confiance en Dieu, affirme 
ne pas vouloir « tenter le Seigneur Dieu ». 

L’indignation d’Isaïe est immédiate : « Écoutez, 
maison de David ! Ne vous suffit-il pas de 
fatiguer les hommes ! Faut-il encore que vous 
fatiguiez mon Dieu7 ! »

Tente Dieu celui qui ne s’abandonne pas 
résolument à la justice de ses desseins ; tente 
Dieu celui qui délaisse la simplicité de la foi 
pour courir au sensationnel, à l’éphémère re-
flux des modes, au prêt-à-penser que diffuse 
à l’envi notre société ; tente Dieu celui qui ne 
lui prête pas l’oreille de son cœur, celui qui ne 
lui fait pas confiance ; tente Dieu celui qui ne 
croit pas en la vertu purificatrice du pardon et 
en l’initiative de la grâce.

L’ascèse, don providentiel de Dieu
Compassion du Ciel et sollicitude maternelle 

de l’Église, l’ascèse vient réprimer les caprices 
de l’amour-propre, dompter le fond orgueilleux 
de notre nature, réformer notre mondanité et 
notre superficialité pour laisser davantage de 
place à l’amour incommensurable de Dieu.

Par l’ascèse, l’âme sanctifiée renonce aux 
chimères de bonheur pour la joie véritable, à 
l’inconsistance de ses désirs pour recevoir la 
plénitude de Dieu ; elle accepte humblement 
de descendre dans les profondeurs secrètes de 
sa conscience et c’est précisément là qu’elle 
découvrira, caché dans la solitude et le silence, 
celui qui, seul, peut apaiser nos soifs, combler 
nos faims et nous offrir le bonheur sans fin.



Théotime et Philothée – L’ascèse8

LES MORTIFICATIONS, DÉSUÈTES ET 
INUTILES ?

Elisabeth Caillemer, in Famille chrétienne, 29/03/2019

Qu’est-ce que se mortifier ?

S ‌e mortifier�, c’est sacrifier pour l’amour 
de Dieu ce qui plaît et accepter ce qui 
déplaît aux sens ou à l’amour-propre. » 

– Catéchisme de saint Pie X

« Mon Dieu, accordez-moi la conversion de 
ma paroisse . Je consens à souffrir tout ce 
que Vous voudrez tout le temps de ma vie ou 
pendant cent ans les douleurs les plus aiguës, 
pourvu qu’ils se convertissent. » – Padre Pio

Elles intriguent, choquent, ou font sourire. 
Et pour cause. À leur évocation, on « entrevoit 
dans le lointain des cilices, des pointes de fer, 
des flagellations sanglantes, des bains glacés et 
toutes les tortures que la fervente industrie 
des saints a pu inventer pour exténuer la su-
perbe de la chair », note déjà dans les années 
1930 le moine exégète Dom Jean de Monléon, 
déplorant cette conception erronée des mor-
tifications. « Sans doute, précise-t-il, Dieu a 
demandé ces pénitences héroïques à certaines 
âmes d’élite, pour montrer à quels excès la 
véhémence de son amour peut emporter ceux 
qui en sont possédés. Mais, hâtons-nous de le 
dire, ce n’est point là la règle commune. »

Règle commune ou pas, notre société hé-
doniste, catholiques inclus, les a reléguées 
au rayon des antiquités. À tel point que de 
nombreuses personnes ont été scandalisées 
d’apprendre en 2010, au cours de son procès 

en béatification, que Jean-Paul II s’était imposé 
des mortifications corporelles. Interrogé à cette 
occasion sur KTO, le Père François Potez, curé 
de Notre-Dame-du-Travail, à Paris, avait sou-
ligné le paradoxe de notre monde actuel : « On 
s’impose parfois des disciplines absolument 
folles pour réussir un concours, une épreuve 
sportive, pour maigrir... On trouve très bien 
une semaine de jeûne, qui coûte d’ailleurs une 
fortune, car c’est à la mode. On trouve très 
bien le ramadan, car c’est une autre religion, 
alors pourquoi refuse-t-on cette discipline du 
corps et de l’esprit quand c’est chrétien ? » Et 
à ceux qui lui rétorquent que le Bon Dieu n’a 
jamais interdit de boire un bon verre de vin, 
l’abbé répond : « Bien sûr, mais Il a permis 
aussi d’en faire le sacrifice et l’offrande. »

Les mortifications n’appartiennent pas au 
passé. L’Église nous recommande aujourd’hui 
encore de les pratiquer. « Le progrès spiri-
tuel implique l’ascèse et la mortification qui 
conduisent graduellement à vivre dans la paix 
et la joie des Béatitudes », indique le Caté-
chisme de l’Église catholique (n° 2015). En 
2017, au cours de l’audience du mercredi des 
Cendres, le pape François a rappelé que le 
Carême était « un temps de pénitence et éga-
lement de mortification qui n’est pas une fin 
en soi, mais qui vise à nous faire ressusciter 
avec le Christ ».

Initier les enfants aux sacrifices
« Il existe chez l’enfant, dès 3 ans et demi 

ou 4 ans, une disposition naturelle à faire 
plaisir aux autres : nous pourrons tirer parti 
de cette disposition naturelle pour le former à 
la générosité et au sacrifice. [...] Là commence 
l’éducation de la véritable charité : aimer, c’est 
faire plaisir à Dieu et aux autres. Et pour faire 
plaisir aux autres, il faut parfois accepter de 
se gêner pour eux. Renoncer généreusement à 

sa petite volonté pour faire plaisir aux autres, 
c’est le début de l’apprentissage du sacrifice. 
En contemplant l’obéissance de Jésus, depuis 
son enfance jusqu’à la croix, l’enfant pourra 
accepter d’obéir « pour faire comme Jésus » et 
par amour pour Lui : offrande de sa propre 
volonté. « Que ferait Jésus à ma place ? » C’est 
ainsi que l’on fera passer l’enfant d’une dis-
position naturelle à une qualité véritablement 



9Théotime et Philothée – L’ascèse

surnaturelle. » (Extrait d’Éduquer pour le bon-
heur, par Monique Berger, Transmettre, 2012.)

La mortification prévient du péché
« Les mortifications sont inséparables d’une 

vie chrétienne authentique », résume un moine 
trappiste de l’abbaye de Sept-Fons, dans l’Al-
lier. Reste à savoir en quoi elles consistent 
exactement. « Ce sont des privations volon-
taires et des souffrances acceptées ou offertes 
pour l’amour de Dieu et de notre prochain », 
indique le Père Joël Guibert, prêtre du diocèse 
de Nantes.

Pourquoi passer par la souffrance pour ai-
mer Dieu et son prochain ? Parce qu’elle est la 
meilleure façon de signifier son amour comme 
le Christ nous l’a enseigné (Jn 15, 13) et mon-
tré sur la croix. « Il n’y a que la souffrance qui 
puisse enfanter les âmes », aimait à rappeler 
sainte Thérèse de l’Enfant-Jésus.

« L’amour est la seule clé qui permet de com-
prendre les mortifications. Sans cette clé, elles 
sont imbuvables. Pour beaucoup, elles sont 
synonymes de dolorisme et de masochisme, j’y 
vois le signe d’une perte du sens de l’amour-
don au sein de l’expérience chrétienne, et un 
soupçon porté sur la souffrance purificatrice, 
réparatrice et rédemptrice », estime le Père 
Guibert. La mortification prévient du péché, 
nous aide à lutter contre lui. Elle répare nos 
propres péchés et ceux du monde. « La répa-
ration est une dimension intrinsèque de la 
Rédemption. Le disciple n’est pas au-dessus 

du Maître, il lui revient de s’associer à l’œuvre 
de rédemption de son Maître par la morti-
fication », poursuit le prêtre qui l’explique 
aussi par la volonté de « conformer son âme 
à l’Aimé ».

Les mortifications permettent de faire 
« mourir en nous » ce qui nous éloigne de 
Dieu, complète le moine de Sept-Fons. Or, 
dit-il, « la chose qui nous éloigne de Dieu, 
c’est l’amour-propre, qui est la racine du pé-
ché et retourne l’homme sur lui-même, alors 
que c’est en se donnant à Dieu qu’il se trouve 
vraiment ».

S’il utilise volontiers le terme de « mortifi-
cation », le moine trappiste estime que celui 
de « sacrifice » ou mieux de « renoncement », 
utilisé d’ailleurs par le Christ (« Si quelqu’un 
veut venir après moi, qu’il renonce à lui-
même... », Mt 16, 24), met plus en relief le 
lien entre l’amour et son corollaire de mort à 
soi. « Aimer, c’est choisir, et quand je choisis 
une chose, je renonce à beaucoup d’autres. Le 
renoncement n’est rien d’autre que l’amour qui 
a trouvé son objet et qui écarte tout pour s’en 
emparer, explique-t-il. On se focalise souvent 
sur l’aspect négatif du renoncement, alors qu’il 
faut regarder ce qu’on a choisi : plus on le re-
garde, moins nous allons faire attention à la 
souffrance qui découle de ce renoncement. »

Observer les commandements
Quelles mortifications devons-nous prati-

quer ? Avant de songer aux mortifications 
volontaires, l’Église indique que la première 
des mortifications consiste à accepter toutes 
les croix, physiques ou morales, permises par 
la divine providence. « Ne nous arrive-t-il pas 
quelquefois de fuir une personne antipathique, 
de chercher tous les moyens pour éviter une 
humiliation, un acte d’obéissance qui coûte ? », 
interroge sur son blog l’abbé Christian La-
fargue, prêtre du diocèse de Belley-Ars. « De 
cette manière, on fuit précisément les meil-
leures occasions de se renoncer et de morti-
fier son amour-propre, car les mortifications 
morales préparées par le Bon Dieu Lui-même 

frappent justement où nous en avons davan-
tage besoin. »

Les autres mortifications consistent à obser-
ver les commandements de Dieu et de l’Église, 
à accomplir fidèlement nos devoirs d’état, à 
lutter contre nos mauvaises inclinations. Elles 
consistent aussi à pratiquer l’aumône et le 
jeûne. Et pourquoi pas le jeûne d’Internet, 
suggère le Père Guibert. Car elles comportent 
bien sûr une dimension de renoncement à 
certains plaisirs. « Le plaisir en soi n’est pas 
un mal ; c’est même un bien, quand il est su-
bordonné à la fin pour laquelle Dieu l’a ins-
titué », écrit l’abbé Adolphe Tanquerey (1854-
1932) dans son Traité de théologie ascétique 
et mystique (voir encadré ci-dessous). « La 



Théotime et Philothée – L’ascèse10

mortification consistera donc à se priver des 
plaisirs mauvais [...] et même à s’abstenir de 
quelques plaisirs licites, afin d’assurer davan-
tage l’empire de la volonté sur la sensibilité. »

À un autre degré, nous trouvons les mor-
tifications corporelles (souffrances physiques 
recherchées, privation de sommeil, de confort, 
voire plus), celles qui sont si difficiles à com-
prendre. « Je ne conseillerais à personne de 
commencer par cela, prévient le trappiste. 
Seules les personnes déjà solidement avancées 
dans la vie chrétienne peuvent, avec l’avis d’un 
père spirituel, se lancer dans ces pratiques. Il 
faut veiller en outre à ce que l’orgueil ne s’y 
glisse. » L’Église qui a pour habitude de classer 
les mortifications en deux catégories, inté-
rieures (de l’esprit) et extérieures (du corps), 
souligne bien que les premières valent mieux 
que les secondes, parce qu’elles s’attaquent 
plus directement à la racine du mal. Mais, 
disait saint Vincent de Paul : « Celui qui ne se 

mortifie pas extérieurement ne sera mortifié 
ni au-dedans ni au-dehors. »

Pour mieux comprendre la mortification, 
nous pouvons méditer cette définition qu’en 
donne saint Bernard : « Un martyre sans ef-
fusion de sang. » Saint Ignace nous en donne 
une intéressante explication : « Vous êtes peut-
être du nombre de ceux qui désirent donner 
leur vie pour la cause de la foi, qui font de 
stériles vœux pour souffrir une mort sanglante 
chez les Turcs ou les Indiens, eh bien exercez 
sur vous-même une sincère cruauté, domp-
tez votre chair, enchaînez vos désirs et vous 
serez un martyr moins grand, il est vrai, au 
jugement des hommes, mais plus grand peut-
être par votre mérite. » À ceux pour qui les 
mortifications restent toujours un mystère, le 
Père Guibert confie que « leur sens et leurs 
bienfaits ne se comprennent jamais avec une 
attitude de l’extérieur, intellectuellement, cela 
se comprend de l’intérieur avec l’expérience ».

Le cadeau du pape aux cardinaux
Ouvrage incontournable pour bien com-

prendre ce qu’est l’ascèse, La Vie spirituelle. Traité 
de théologie ascétique et mystique de l’abbé Adolphe 
Tanquerey aborde avec rigueur et limpidité la 
question de la mortification. Le lecteur qui au-
rait déjà tendance à croire cette pratique obso-
lète pensera en trouver la preuve dans la date 
de parution : 1924 ! de cet épais compendium.

Il semble que celui-ci n’a rien perdu de son 
actualité, puisque le pape François l’a offert en 
guise de cadeau de Noël à chaque membre de 
la Curie romaine en décembre dernier. Réédité 
en italien, le traité ne se trouve pour le mo-
ment en français que chez les bouquinistes ou 
en PDF sur Internet.


