
1Théotime et Philothée – L’oraison

L’ORAISON – 1

1.	 Repères théoriques : qu’est-ce que l’oraison ? Qu’en dit l’Église ? Quel 
exemple en donne Notre Seigneur ?

2.	 Mise en œuvre pratique : comment pouvons-nous concrètement inscrire 
l’oraison dans notre vie quotidienne ? Quels efforts cela suppose-t-il ? 
Comment vivre ce point en famille ?

3.	 Difficultés éventuelles et remèdes : en quoi l’oraison est-elle parfois 
difficile ? Quels en sont les freins ? Comment y remédier ? Comment se 
soutenir les uns les autres ?

4.	 Sens profond : que nous apportent nos efforts d’oraison ? Quel témoignage 
cela peut-il donner ? Comment éduquer nos enfants à l’oraison ?

Théotime
et Philothée

Prochain thème : le sens de la fête



Théotime et Philothée – L’oraison2

PRÉSENTATION

Description : groupes de foyers souhaitant 
approfondir la spiritualité salésienne dans 
ses dimensions conjugale et familiale, par des 
TD mensuels en présence d’un aumônier, et 
vivant de cette spiritualité par la mise en 
œuvre d’une règle de vie.

Déroulement d’une soirée : 
20h15	Chapelet et confessions.
20h40	Apéritif, topo de l’aumônier.
21h00	Dîner, en mettant en commun les 

réponses aux 4 questions du TD.
22h45	Choix d’un PEM et prière finale
23h00	Fin

Rôle de l’aumônier : il veille à ce que chacun 
prenne la parole et à la rectitude doctrinale 
des échanges. 

Théotime
et Philothée

IDÉAL DE VIE

Chaque jour :
1. Oraison
2. Prière conjugale
3. Prière du soir en famille
4. Chapelet (en famille si possible)
5. Benedicite et grâces
6. Examen particulier sur le PEM

Samedi
Préparer la Messe de dimanche

Dimanche
Lecture spirituelle

1er vendredi ou 1er samedi
1. Confession
2. Messe
3. Adoration
4. Choix du PEM
5. Point en couple

Chaque année
WE de retraite

CHARTE DES FOYERS

1. Assiduité : nous ferons l’effort de privilégier les réunions 
ThéoPhilo sur nos autres activités, sauf cas de force majeure.

2. Ponctualité : nous respecterons l’heure fixée tant pour le 
début que pour la fin de la soirée, par délicatesse des uns en-
vers les autres.

3. Sérieux : La qualité des échanges du groupe tient surtout 
à la qualité de la préparation individuelle en amont... Nous 
prendrons le temps de lire les documents proposés et de réflé-
chir en couple à des pistes de réponses pour chaque question.

4. Écoute : nous laisserons un temps de parole à chacun, et les 
écouterons sans interrompre.

5. Respect : nous respecterons les avis des autres et leurs in-
terrogations.

6. Discrétion : nous ne répéterons pas au-dehors ce que nous 
aurons entendu au cours de cette soirée sur l’intimité familiale 
des autres foyers.

7. Persévérance : nous ferons notre possible pour suivre la 
règle de vie et respecter le PEM.

Prière des époux, de saint François de Sales
Ô Dieu, Vous nous avez donnés l’un à l’autre 

par le sacrement de mariage. C’est Vous qui, de 
votre main invisible, avez fait le nœud du lien 
de notre mariage, en nous donnant l’un à l’autre. 
Nous voulons nous chérir, non seulement d’un 
amour humain, mais aussi d’un amour très saint. 
Car notre union ne s’étend pas principalement au 
corps, mais surtout au cœur : dans l’affection et 
dans l’amour. Notre amour doit être si grand, que 
nous sachions nous respecter dans nos différences 
et savoir nous accepter pour les moments de 
joie ou de difficulté. Seigneur, accordez-nous la 
grâce de cheminer tout au long de notre vie, la 
main dans la main, le regard tourné vers Vous 
pour l’épanouissement de notre amour, comme 
nous l’avons promis au jour de notre mariage. 
Ainsi-soit-il.



3Théotime et Philothée – L’oraison

MAGISTÈRE

Extraits du Catéchisme de l’Église Catholique

II. La méditation
2705 La méditation est surtout une recherche. 

L’esprit cherche à comprendre le pourquoi et 
le comment de la vie chrétienne, afin d’ad-
hérer et de répondre à ce que le Seigneur 
demande. Il y faut une attention difficile à 
discipliner. Habituellement, on s’aide d’un 
livre, et les chrétiens n’en manquent pas : les 
saintes Écritures, l’Évangile singulièrement, les 
saintes icônes, les textes liturgiques du jour 
ou du temps, les écrits des Pères spirituels, 
les ouvrages de spiritualité, le grand livre de 
la création et celui de l’histoire, la page de 
« l’Aujourd’hui » de Dieu.

2706 Méditer ce qu’on lit conduit à se l’appro-
prier en le confrontant avec soi-même. Ici, un 
autre livre est ouvert : celui de la vie. On passe 
des pensées à la réalité. A la mesure de l’humi-
lité et de la foi, on y découvre les mouvements 
qui agitent le cœur et on peut les discerner. 
Il s’agit de faire la vérité pour venir à la Lu-
mière : « Seigneur, que veux-tu que je fasse ? ». 

2707 Les méthodes de méditation sont aussi 
diverses que les maîtres spirituels. Un chré-
tien se doit de vouloir méditer régulièrement, 
sinon il ressemble aux trois premiers terrains 
de la parabole du semeur (cf. Mc 4, 4-7. 15-
19). Mais une méthode n’est qu’un guide ; l’im-
portant est d’avancer, avec l’Esprit Saint, sur 
l’unique chemin de la prière : le Christ Jésus.

2708 La méditation met en œuvre la pensée, 
l’imagination, l’émotion et le désir. Cette mo-
bilisation est nécessaire pour approfondir les 
convictions de foi, susciter la conversion du 
cœur et fortifier la volonté de suivre le Christ. 
La prière chrétienne s’applique de préférence 
à méditer « les mystères du Christ », comme 
dans la « lectio divina » ou le Rosaire. Cette 
forme de réflexion priante est de grande va-
leur, mais la prière chrétienne doit tendre plus 
loin : à la connaissance d’amour du Seigneur 
Jésus, à l’union  avec  Lui.

III. L’oraison
2709 Qu’est-ce que l’oraison ? Sainte Thérèse 

répond : « L’oraison mentale n’est, à mon avis, 
qu’un commerce intime d’amitié où l’on s’en-
tretient souvent seul à seul avec ce Dieu dont 
on se sait aimé « (vida 8).

L’oraison cherche « celui que mon cœur aime 
« (Ct 1, 7 ; cf. Ct 3, 1-4). C’est Jésus, et en lui, 
le Père. Il est cherché, parce que le désirer est 
toujours le commencement de l’amour, et il 
est cherché dans la foi pure, cette foi qui nous 
fait naître de lui et vivre en lui. On peut mé-
diter encore dans l’oraison, toutefois le regard 
porte sur le Seigneur.

2710 Le choix du temps et de la durée de 
l’oraison relève d’une volonté déterminée, ré-
vélatrice des secrets du cœur. On ne fait pas 
oraison quand on a le temps : on prend le 
temps d’être pour le Seigneur, avec la ferme 
détermination de ne pas le lui reprendre en 

cours de route, quelles que soient les épreuves 
et la sécheresse de la rencontre. On ne peut 
pas toujours méditer, on peut toujours entrer 
en oraison, indépendamment des conditions 
de santé, de travail ou d’affectivité. Le cœur 
est le lieu de la recherche et de la rencontre, 
dans la pauvreté et dans la foi.

2711 L’entrée en oraison est analogue à celle 
de la Liturgie eucharistique : « rassembler « le 
cœur, recueillir tout notre être sous la mou-
vance de l’Esprit Saint, habiter la demeure du 
Seigneur que nous sommes, éveiller la foi pour 
entrer en la Présence de Celui qui nous attend, 
faire tomber nos masques et retourner notre 

Podcast
La Sainteté pour tous, abbé Rabany

https ://claves.org/series/la-saintete-pour-tous/



Théotime et Philothée – L’oraison4

cœur vers le Seigneur qui nous aime afin de 
nous remettre à Lui comme une offrande à 
purifier et à transformer.

2712 L’oraison est la prière de l’enfant de 
Dieu, du pécheur pardonné qui consent à ac-
cueillir l’amour dont il est aimé et qui veut 
y répondre en aimant plus encore (cf. Lc 7, 
36-50 ; 19, 1-10). Mais il sait que son amour en 
retour est celui que l’Esprit répand dans son 
cœur, car tout est grâce de la part de Dieu. 
L’oraison est la remise humble et pauvre à la 
volonté aimante du Père en union de plus en 
plus profonde à son Fils bien-aimé.

2713 Ainsi l’oraison est-elle l’expression la 
plus simple du mystère de la prière. L’orai-
son est un don, une grâce ; elle ne peut être 
accueillie que dans l’humilité et la pauvreté. 
L’oraison est une relation d’alliance établie 
par Dieu au fond de notre être (cf. Jr 31, 33). 
L’oraison est communion : la Trinité Sainte 
y conforme l’homme, image de Dieu, « à sa 
ressemblance ».

2714 L’oraison est aussi le temps fort par 
excellence de la prière. Dans l’oraison, le Père 
nous « arme de puissance par son Esprit pour 
que se fortifie en nous l’homme intérieur, que 
le Christ habite en nos cœurs par la foi et que 
nous soyons enracinés, fondés dans l’amour 
« (Ep 3, 16-17).

2715 La contemplation est regard de foi, fixé 
sur Jésus. « Je L’avise et Il m’avise « , disait, au 
temps de son saint curé, le paysan d’Ars en 
prière devant le Tabernacle (cf. F. Trochu, Le 
curé d’Ars Saint Jean Marie Vianney, p. 223-
224). Cette attention à Lui est renoncement 
au « moi « . Son regard purifie le cœur. La 
lumière du regard de Jésus illumine les yeux 
de notre cœur ; elle nous apprend à tout voir 

dans la lumière de sa vérité et de sa compas-
sion pour tous les hommes. La contemplation 
porte aussi son regard sur les mystères de la 
vie du Christ. Elle apprend ainsi « la connais-
sance intérieure du Seigneur « pour L’aimer et 
Le suivre davantage (cf. S. Ignace, ex. spir. 104).

2716 L’oraison est écoute de la Parole de 
Dieu. Loin d’être passive, cette écoute est 
l’obéissance de la foi, accueil inconditionnel du 
serviteur et adhésion aimante de l’enfant. Elle 
participe au « oui « du Fils devenu Serviteur et 
au « fiat « de son humble servante.

2717 L’oraison est silence, ce « symbole du 
monde qui vient « (S. Isaac de Ninive, tract. 
myst. 66) ou « silencieux amour « (S. Jean de la 
Croix). Les paroles dans l’oraison ne sont pas 
des discours mais des brindilles qui alimentent 
le feu de l’amour. C’est dans ce silence, insup-
portable à l’homme « extérieur « , que le Père 
nous dit son Verbe incarné, souffrant, mort et 
ressuscité, et que l’Esprit filial nous fait parti-
ciper à la prière de Jésus.

2718 L’oraison est union à la prière du Christ 
dans la mesure où elle fait participer à son 
Mystère. Le Mystère du Christ est célébré par 
l’Église dans l’Eucharistie, et l’Esprit Saint le 
fait vivre dans l’oraison, afin qu’il soit mani-
festé par la charité en acte.

2719 L’oraison est une communion d’amour 
porteuse de Vie pour la multitude, dans la 
mesure où elle est consentement à demeurer 
dans la nuit de la foi. La Nuit pascale de la 
Résurrection passe par celle de l’agonie et du 
tombeau. Ce sont ces trois temps forts de 
l’Heure de Jésus que son Esprit (et non la 
« chair qui est faible « ) fait vivre dans l’orai-
son. Il faut consentir à « veiller une heure avec 
lui « (cf.  Mt  26,  40).

QUELQUES MÉTHODES DE PRIÈRE

Père Jacques Philippe, Du Temps pour Dieu, chap. 5

Je crois que c’est un domaine dans lequel 
nous sommes très libres, chacun doit choisir 
tout simplement la méthode qui lui convient, 

dans laquelle il se sent à l’aise, et qui lui per-
met de grandir dans l’amour de Dieu. [...]

Il faut aussi être persévérant : quelle que 
soit la méthode utilisée, il y aura toujours des 



5Théotime et Philothée – L’oraison

moments d’aridité, et il faut éviter de laisser 
tomber une façon de prier au bout de quelques 
jours parce qu’elle ne donne pas immédiate-
ment les fruits que nous en attendons.

Cependant il faut également être libres 
et détachés, et quand l’Esprit nous pousse à 

abandonner une façon de faire qui a été la 
nôtre et qui a été bonne et féconde pendant 
une période de notre vie, parce que l’heure est 
venue de passer à autre chose, il ne faut pas 
rester crispés sur nos habitudes.

1. La méditation
La méditation consiste, après un temps de 

préparation plus ou moins long et plus ou 
moins structuré, (mise en présence de Dieu, 
invocation de l’Esprit Saint, etc.) à prendre un 
texte de l’Écriture, ou un passage d’un auteur 
spirituel, et à lire lentement ce texte, à faire 
sur celui-ci des « considérations » (on essaie de 
comprendre ce que Dieu veut nous dire à tra-
vers cette parole, comment l’appliquer à notre 
vie, etc.), considérations qui doivent éclairer 
notre intelligence et nourrir notre amour de 
manière à en déduire des affections, des réso-
lutions, etc.

Cette lecture n’a donc pas pour but d’aug-
menter nos connaissances intellectuelles, mais 
de fortifier notre amour pour Dieu ; aussi 
elle doit se faire sans avidité mais très dou-
cement ; on reste sur un point particulier, on 
le « rumine » tant qu’on y trouve une certaine 
nourriture pour son âme, on le transforme 
en prière, en dialogue avec Dieu, en action 
de grâce ou adoration, etc… puis quand on a 
comme épuisé le point particulier qui est objet 
de la méditation, on passe au point suivant ou 
à la suite du texte...

Il est souvent conseillé de terminer par un 
moment de prière finale, où l’on reprend en 
quelque sorte tout ce qui a été médité pour 
en remercier le Seigneur, pour lui demander 
la grâce de le mettre en pratique, etc…

Les livres qui donnent ainsi des méthodes et 
des thèmes de méditation sont très nombreux.

L’avantage de la méditation est qu’elle nous 
donne une méthode abordable pour commencer, 

pas trop difficile à mettre en œuvre. Elle évite 
le risque de paresse spirituelle, car elle fait ap-
pel à notre activité propre, à notre réflexion, 
volonté, etc.

La méditation présente aussi ses dangers, 
elle peut être davantage un exercice de l’intel-
ligence que du cœur, et on peut parfois être 
plus attentif aux considérations qu’on fait sur 
Dieu qu’à Dieu lui-même !

Souvent au bout d’un certain temps, l’esprit 
n’arrive plus à méditer. Ceci est habituellement 
bon signe. Cette sécheresse indique souvent 
que le Seigneur désire faire entrer l’âme dans 
une forme d’oraison plus pauvre, mais plus 
profonde.

Ce passage est indispensable, car la médita-
tion nous unit à Dieu à travers des images, 
mais Dieu est au-delà de tout cela, et il faut 
à un moment donné les quitter pour trouver 
Dieu en lui-même.

Pour conclure, disons donc que la médita-
tion est bonne tant qu’elle nous délivre de l’at-
tachement au monde, du péché, de la tiédeur 
et qu’elle nous rapproche de Dieu.

Il faut savoir l’abandonner au moment venu ; 
Parfois, même si on ne pratique plus la mé-
ditation, il peut être bon parfois d’y revenir 
si cela est utile pour sortir d’un relâchement 
dans la prière.

Enfin, la méditation, sous forme de lectio 
divina (lecture de la Bible), doit avoir une cer-
taine place dans toute vie spirituelle [...]

2. La prière du cœur
La Prière de Jésus, ou Prière du Cœur, [...] 

consiste en la répétition d’une brève formule, 
du genre : “Seigneur Jésus, Fils du Dieu vivant, 
prends pitié de moi pécheur !” La formule uti-
lisée doit contenir le nom de Jésus, le nom 
humain du Verbe, et cette façon de prier est 

liée à toute une très belle spiritualité du Nom 
qui trouve ses racines dans la Bible. Cette tra-
dition est donc très ancienne. [...]

L’avantage de cette prière est qu’elle est 
pauvre, simple, basée sur une attitude de 



Théotime et Philothée – L’oraison6

grande humilité. Elle peut amener [...] à une 
profonde vie mystique d’union à Dieu.

Elle peut être utilisée presque n’importe où 
et n’importe quand, même au milieu d’autres 
occupations, et conduire ainsi à la prière 
continuelle. Habituellement, avec le temps, la 
prière se simplifie, elle ne devient plus qu’une 
invocation du Nom : « Jésus » ou quelque chose 
de très bref : « Jésus, je vous aime », « Jésus ! 
Pitié », etc…

Et surtout, elle finit par “descendre de l’in-
telligence dans le cœur” : elle s’intériorise de 

manière à devenir quasi automatique, comme 
une sorted’habitation constante du Nom de 
Jésus dans le cœur. Le cœur prie sans cesse 
en portant en lui ce Nom avec amour. : “ Ton 
Nom est un parfum qui s’épanche » (Ct 1,3). 
Cette prière de Jésus est évidemment une ex-
cellente forme d’oraison.

Le danger de cette forme de prière serait 
de s’obliger à une répétition mécanique et 
lassante. Il faut la pratiquer sans forcer, sans 
oublier notre principe de départ : la prière 
n’est pas une technique, mais une grâce.

3. Le chapelet
Certains seront surpris de voir présenter le 

chapelet comme une méthode d’oraison.

Mais je crois qu’il a permis à beaucoup 
d’avoir une vraie vie contemplative et d’accé-
der même à la prière continuelle.

Le rosaire est une prière simple, pauvre, 
pour les pauvres, et qui a l’avantage d’être 
passe-partout : ce peut être une prière com-
munautaire, familiale, une prière d’intercession 
(quoi de plus naturel quand on veut prier 
pour quelqu’un que de dire une dizaine à son 
intention !).

Elle peut aussi être une sorte de prière 
du cœur qui fait entrer en oraison, un peu 
comme la prière de Jésus.

Dans le chapelet, c’est Marie qui nous fait 
entrer dans sa prière, qui nous donne l’accès 
à l’humanité de Jésus et nous introduit dans 
les mystères de son Fils.

Le cœur de Marie nous donne accès au 
Cœur de Jésus.

Quand on n’arrive pas à prier, quand il a du 
mal à se recueillir dans la présence de Dieu, 
on peut commencer à dire le chapelet sans se 
forcer à le terminer, pour se trouver rapide-
ment dans un état de paix intérieure et de 
communion avec le Seigneur.

4. Comment réagir face à certaines difficultés ?
Quelles que soient les méthodes employées, 

la vie de prière se heurte évidemment à des 
difficultés, nous en avons évoqué un certain 
nombre : sécheresse, dégoût, expérience de 
notre misère, sentiment d’inutilité, etc.

Ces difficultés sont inévitables, et la première 
chose à faire c’est de ne pas s’en étonner, de 
ne pas se troubler ou s’inquiéter.

Non seulement elles sont inévitables, mais 
elles sont bonnes, elles purifient notre amour 
pour Dieu, nous fortifient dans la foi, etc. 
Elles font partie de la pédagogie de Dieu à 
notre égard pour nous sanctifier et nous rap-
procher de lui.

Le Seigneur ne permet jamais un temps 
d’épreuve qui ne soit pas en vue d’une grâce 
plus abondante par la suite. L’essentiel est 
de ne pas se décourager et de persévérer. Le 

Seigneur, qui voit notre bonne volonté, fera 
tout tourner à notre avantage.

Dans le cas de difficultés persistantes, il est 
souhaitable bien sûr de s’ouvrir à un père spi-
rituel qui pourra nous rassurer et nous donner 
des conseils appropriés.

Les distractions sont absolument normales, 
et il ne faut surtout pas s’étonner d’en avoir 
ni s’attrister pour cela.

Quand on se surprend en état de distraction, 
il ne faut pas se décourager ni s’en vouloir à 
soi-même, mais simplement, paisiblement et 
dans la douceur ramener son esprit vers Dieu.

Et si nous avons été distrait pendant toute 
notre prière, ce n’est pas bien grave. Si nous 
avons essayé chaque fois que nous nous 
sommes rendus compte de notre distraction 
de retourner vers le Seigneur, cette oraison 



7Théotime et Philothée – L’oraison

même pauvre aura sans doute été très agréable 
à Dieu...

Vouloir rechercher un recueillement absolu 
serait une erreur et produirait plus une ten-
sion nerveuse qu’autre chose.

Rassurons-nous : les pensées sont un peu 
comme des mouches qui vont et viennent, 
mais ne troublent pas vraiment le recueille-
ment du cœur.

La vraie réponse au problème des distractions 
n’est donc pas que l’esprit se concentre davan-
tage, mais que le cœur aime plus intensément…

« PARLE-LUI »

Père Caffarel

Il y a quelques semaines, je suis allé à la 
Trappe.

Le Père hôtelier m’accueille et me conduit, à 
travers de longs couloirs clairs, pauvres et si-
lencieux, chez le prieur. J’entre dans une pièce 
aux murs peints à la chaux, sans ornements, 
sans images, où m’attend un homme de silence 
et de sérénité. Son visage est tout ensemble 
rude et baigné de douceur, d’une douceur non 
sensible, toute spirituelle, qui estompe les sail-
lies et les creux de son masque ascétique. En 
son regard s’harmonisent la candeur de l’en-
fant et la sagesse du vieillard. Notre entretien 
est confiant. Il en vient à me parler du jour 
lointain qui décida de l’orientation de sa vie.

Adolescent, il fréquentait un grand patro-
nage parisien. Un certain jeudi d’hiver, au 
terme d’un long après-midi de jeux, le vicaire 
avait parlé de la prière aux aînés réunis dans 
la petite chapelle. Notre garçon laissa partir 
ses camarades, apparemment pour aider le 
vicaire à mettre de l’ordre. En réalité, il avait 
quelque chose à lui demander mais ne savait 
guère comment s’y prendre.

Tout en balayant la salle – c’est moins gênant 
qu’en tête à tête – il finit par dire : « Vous nous 
répétez sans cesse qu’il faut prier, mais vous 
ne nous apprenez pas à le faire. – C’est vrai ! 
Tu veux savoir prier ? Eh bien, François, va à 
la chapelle, et là, parle-Lui. » « Je suis allé à la 
chapelle, ce soir-là, reprit le vieux moine – j’ai 
dû rester longtemps, car je me souviens d’être 
rentré tard à la maison et de m’être fait sévè-
rement gronder. Pour la première fois j’avais 
prié. Et je crois bien que, depuis, je n’ai jamais 
cessé de Lui parler. »

Ayant achevé sa confidence, le Père prieur se 
tut. À une certaine inflexion de sa voix j’avais 
compris que ce n’était pas sans émotion qu’il 
évoquait cet ancien souvenir, premier chaînon 
d’une longue intimité avec son Dieu. Le silence 
se prolongeait. Je n’osais le rompre : j’étais 
sûr qu’il Lui parlait. Sans doute lui rendait-il 
grâces d’avoir rencontré, lors de ses quinze 
ans, le prêtre qui l’orienta sur les chemins de 
la prière.

DE LA NÉCESSITÉ DE L’ORAISON

Saint François de Sales, Introduction à la vie dévote, II, 1

1. L’oraison mettant notre entendement en 
la clarté et lumière divine, et exposant notre 

volonté à la chaleur de l’amour céleste, il n’y 
a rien qui purge tant notre entendement de 



Théotime et Philothée – L’oraison8

ses ignorances et notre volonté de ses affec-
tions dépravées : c’est l’eau de bénédiction qui, 
par son arrosement, fait reverdir et fleurir les 
plantes de nos bons désirs, lave nos âmes de 
leurs imperfections et désaltère nos cœurs de 
leurs passions.

2. Mais surtout je vous conseille la mentale 
et cordiale, et particulièrement celle qui se fait 
autour de la vie et passion de Notre-Seigneur : 
en le regardant souvent par la méditation, toute 
votre âme se remplira de lui ; vous apprendrez 
ses contenances, et forme- rez vos actions au 
modèle des siennes. Il est la lumière du monde, 
c’est donc en lui, par lui et pour lui que nous 
devons être éclairés et illuminés ; c’est l’arbre 
de désir à l’ombre duquel nous nous devons 
rafraîchir, c’est la vive fontaine de Jacob pour 
le lavement de toutes nos souillures. Enfin, 
les enfants, à force d’ouïr leurs mères et de 
bégayer avec elles, apprennent à parler leur 
langage ; et nous, demeurant près du Sauveur 
par la méditation, et observant ses paroles, 
ses actions et se affections, nous apprendrons, 
moyennant sa grâce, parler, faire et vouloir 
comme lui. Il faut s’arrêter là, Philothée, et 
croyez-moi, nous ne saurions aller à Dieu le 
Père que par cette porte car tout ainsi que 
la glace d’un miroir ne saurait arrêter notre 
vue si elle n’était enduite d’étain ou de plomb 
par derrière, aussi la Divinité ne pourrait être 
bien contemplée par nous en ce bas monde, si 
elle ne se fût jointe à la sacrée humanité du 
Sauveur, duquel la vie et la mort sont l’objet 
le plus proportionné, suave, délicieux et pro-
fitable que nous puissions choisir pour notre 
méditation ordinaire. Le Sauveur ne s’appelle 
pas pour néant le pain descendu du ciels car, 
comme le pain doit être mangé avec toutes 
sortes de viandes, aussi le Sauveur doit être 
médité, considéré et recherché en toutes nos 
oraisons et actions. Sa vie de mort a été dis-
posée et distribuée en divers points pour ser-
vir à la méditation, par plusieurs auteurs : ceux 
que je vous conseille sont saint Bonaventure, 
Bellintani, Bruno, Capilia, Grenade, Du Pont.

3. Employez-y chaque jour une heure devant 
dîner, s’il se peut au commencement de votre 
matinée, parce que vous aurez votre esprit 
moins embarrassé et plus frais après le repos 
de la nuit. N’y mettez pas aussi davantage 
d’une heures, si votre Père spirituel ne le vous 
dit expressément.

4. Si vous pouvez faire cet exercice dans 
l’église, et que vous y trouviez assez de tran-
quillité, ce vous sera une chose fort aisée et 
commode, parce que nul, ni père, ni mère, ni 
femme, ni mari, ni autre quelconque ne pour-
ra vous bonnement empêcher de demeurer 
une heure dans l’église, là où étant en quelque 
sujétion, nous ne pourriez peut-être pas vous 
promettre d’avoir une heure si franche dedans 
votre maison.

5. Commencez toutes sortes d’oraisons, soit 
mentale, soit vocale, par la présence de Dieu, 
et tenez cette règle sans exception, et vous 
verrez dans peu de temps combien elle vous 
sera profitable.

6. Si vous me croyez, vous direz votre Pater, 
votre Ave Maria et le Credo en latin ; mais 
vous apprendrez aussi à bien entendre les pa-
roles qui y sont, en votre langage 1, afin que, 
les disant au langage commun de l’Église, vous 
puissiez néanmoins savourer le sens admirable 
et délicieux de ces saintes oraisons, lesquelles 
il faut dire fichant profondément votre pensée 
et excitant vos affections sur le sens d’icelles, 
et ne vous hâtant nullement pour en dire 
beaucoup, mais vous étudiant de dire ce que 
vous direz, cordialement ; car un seul Pater 
dit avec sentiment vaut mieux que plu- sieurs 
récités vitement et couramment.

7. Le chapelet est une très utile manière de 
prier, pourvu que vous le sachiez dire comme 
il convient : et pour ce faire, ayez quelqu’un 
des petits livres qui enseignent la façon de 
le réciter. Il est bon aussi de dire les litanies 
de Notre-Seigneur, de Notre-Dame et des 
Saints, et toutes les autres prières vocales qui 
sont dedans les Manuels et Heures approu-
vées, à la charge néanmoins que si vous avez 
le don de l’oraison mentale, vous lui gardiez 
toujours la principale place ; en sorte que si 
après icelle, ou pour la multitude des affaires 
ou pour quelque autre raison, vous ne pouvez 
point faire de prière vocale, vous ne vous en 
mettiez point en peine pour cela, vous con- 
tentant de dire simplement, devant ou après la 
méditation, l’Oraison dominicale, la Salutation 
angélique et le Symbole des Apôtres.

8. Si faisant l’oraison vocale, vous sentez 
votre cœur tiré et convié à l’oraison intérieure 
ou mentale, ne refusez point d’y aller, mais 
laissez tout doucement couler votre esprit de 
ce côté-là, et ne vous souciez point de n’avoir 



9Théotime et Philothée – L’oraison

pas achevé les oraisons vocales que vous vous 
étiez proposées ; car la mentale que vous aurez 
faite en leur place est plus agréable à Dieu et 
plus utile à votre âme. J’excepte l’Office ecclé-
siastique, si vous êtes obligée de le dire ; car 
en ce cas-là, il faut rendre le devoir.

9. S’il advenait que toute votre matinée 
se passât sans cet exercice sacré de l’oraison 
mentale, ou pour la multiplicité des affaires, 
ou pour quelque autre cause (ce que vous de-
vez procurer n’advenir point, tant qu’il vous 
sera possible), tâchez de réparer ce défaut 

l’après-dînée, en quelque heure la plus éloi-
gnée du repas, parce que ce faisant sur icelui, 
et avant que la digestion soit fort acheminée, 
il vous arriverait beaucoup d’assoupissement, 
et votre santé en serait intéressée. Que si en 
toute la journée vous ne pouvez la faire, il 
faut réparer cette perte, multipliant les orai-
sons jaculatoires, et par la lecture de quelque 
livre de dévotion, avec quelque pénitence qui 
empêche la suite de ce défaut ; et, avec cela, 
faites une forte résolution de vous remettre en 
train le jour suivant.

LES PRÉCIEUX CONSEILS DE SAINTE 
THÉRÈSE D’AVILA

	 Sainte Thérèse de Jésus, « Vie écrite par elle-même », dans Œuvres 
complètes, Paris, Seuil, 1949

« L’oraison mentale n’est, à mon avis, qu’un 
commerce intime d’amitié où l’on s’entretient 
souvent seul à seul avec ce Dieu dont on se 
sait aimé. » Cette définition toute simple de la 
prière est donnée par sainte Thérèse d’Avila 
dans sa Vie écrite par elle-même. Elle y décrit ses 

difficultés, ses tentations d’abandon de l’orai-
son, mais nous transmet aussi cette vérité : 
l’oraison est LE chemin de la sainteté.

Extraits de Sainte Thérèse de Jésus, « Vie 
écrite par elle-même », au chapitre huitième[1] :

Ne jamais abandonner
« Beaucoup de saints et d’hommes de ver-

tu ont écrit sur les avantages qu’on retire de 
l’oraison, je veux dire l’oraison mentale. Que 
Dieu en soit glorifié ! Mais quand ils ne l’au-
raient pas fait, je ne serais pas, malgré mon 
peu d’humilité, assez téméraire pour oser en 
parler. Je puis dire toutefois ce que l’expé-
rience m’a appris. Malgré les fautes où tombe 
celui qui débute dans la voie de l’oraison, il 
ne doit jamais l’abandonner. L’oraison est le 
moyen qui lui servira à se relever. Sans elle, ce 

serait beaucoup plus difficile. Mais qu’il ne se 
laisse pas séduire comme moi par le démon, et 
qu’il se garde bien d’abandonner cet exercice 
sous prétexte d’humilité. Il doit croire que le 
Seigneur ne peut manquer à sa parole. Si notre 
repentir est sincère, et si nous prenons la ré-
solution généreuse de ne plus pécher, il nous 
rend son amitié première ; il nous accorde les 
mêmes faveurs que précédemment, et parfois 
de beaucoup plus grandes, si le repentir de 
notre cœur le mérite. »

« Personne n’a jamais pris Dieu en vain pour ami »
« Quant à celui qui n’aurait pas encore 

commencé à faire oraison, je le supplie pour 
l’amour de Dieu de ne pas se priver d’un si 
grand bien. Ici, il n’y a rien à craindre, mais 
tout à espérer. Si, je suppose, on n’avance pas 
et si l’on ne s’efforce pas d’être assez parfait 

pour mériter les joies et les délices que le 
Seigneur réserve à ses vrais amis, on arrive-
ra néanmoins à connaître peu à peu la voie 
du ciel. Si l’on persévère, j’ai confiance en la 
miséricorde de Dieu. Personne ne l’a pris en 
vain pour ami.



Théotime et Philothée – L’oraison10

Or, l’oraison mentale n’est, à mon avis, qu’un 
commerce intime d’amitié où l’on s’entretient 
souvent seul à seul avec ce Dieu dont on se 
sait aimé. Mais vous ne l’aimez pas encore, 
dites-vous. Car pour que l’amour soit vrai et 
l’amitié durable, il faut la parité des conditions. 
Or Notre-Seigneur, nous le savons, ne peut 
avoir de défauts ; notre nature, au contraire, 
est vicieuse, sensuelle et ingrate. Vous ne pou-
vez donc arriver à lui porter assez d’amour, 
à cause de l’infériorité de votre état. Mais 

la vue des grands biens qu’il y a pour vous 
à posséder son amitié et de l’amour immense 
qu’il vous porte, vous amènera à triompher de 
la peine où vous êtes de rester longtemps avec 
Celui qui est si différent de vous.

O bonté infinie de mon Dieu ! C’est bien 
de la sorte, ce me semble, que je vous vois et 
que je me vois.

O délices des Anges, je voudrais à cette vue 
me consumer tout entière d’amour pour vous. »

Se fatiguer en compagnie de Dieu
« Oh ! qu’il est bien vrai que vous supportez 

la présence de celui qui se fatigue en votre 
compagnie ! quel ami généreux vous êtes pour 
lui, ô mon Dieu ! que de faveurs vous lui pro-
diguez ! quelle patience à le supporter ! vous 
attendez qu’il se conforme à votre condition, 
pendant que vous poussez la condescendance 
jusqu’à supporter la sienne. Vous lui tenez 

compte, ô mon Dieu, de quelques instants 
qu’il consacre à vous aimer ; et, à la première 
lueur de son repentir, vous oubliez ses offenses 
envers vous. Voilà ce que j’ai vu clairement 
par moi-même. Aussi, je ne comprends pas, 
ô mon Créateur, pourquoi tout le monde ne 
chercherait pas à se rapprocher de vous par 
une amitié si intime. »

L’oraison, remède contre les tentations
« En récompense des efforts qu’on fait pour 

rester en si bonne compagnie, vous tenez 
compte de ce que dans les débuts, et même 
parfois dans la suite, nous ne saurions faire 
davantage. Et alors vous, ô Seigneur, vous 
empêchez les démons de nous attaquer, vous 
diminuez chaque jour leur empire sur nous, 
et vous nous donnez la force d’en triompher. 
Non, vie de toutes les vies, vous ne donnez la 
mort à aucun de ceux qui se confient en vous 
et vous prennent pour ami. Mais vous donnez 

la vie à l’âme, et vous soutenez celle du corps 
en lui communiquant une nouvelle santé.

Je ne comprends pas les craintes de ceux 
qui n’osent s’adonner à l’oraison mentale ; je 
ne sais de quoi ils ont peur. Quant au démon, 
il sait bien ce qu’il fait lorsqu’il nous inspire 
ces frayeurs. Il nous cause un vrai préjudice 
quand il nous empêche de penser à nos pé-
chés et à nos graves obligations envers Dieu, 
à l’existence d’un enfer et d’un ciel, aux tour-
ments inouïs et aux angoisses que le Sauveur 
a endurés pour nous. »

Sainte Thérèse nous dévoile ses propres 
difficultés

« Telle fut toute mon oraison au milieu des 
dangers dont j’ai parlé. Telles furent les vérités 
sur lesquelles je méditais quand je le pouvais. 
Mais très souvent pendant plusieurs années, 
j’étais beaucoup plus préoccupée du désir de 
voir s’achever l’heure d’oraison et d’entendre le 
coup de l’horloge, que d’autres pensées vrai-
ment utiles. Souvent aussi il m’eût été moins 
dur de subir les pénitences les plus rigoureuses 
que de me recueillir pour faire oraison.

Oui, je l’affirme, j’avais à soutenir un tour-
ment inouï contre le démon ou ma mauvaise 

nature, qui voulaient m’empêcher de me rendre 
à l’oraison. Une telle tristesse s’emparait de 
moi, en entrant à l’oratoire, que pour, me 
surmonter j’avais besoin de tout mon courage, 
qui, dit-on, n’est pas petit. On a vu, en effet, 
que Dieu me l’a donné bien supérieur à celui 
d’une femme, quoique j’en aie mal usé. Enfin, 
le Seigneur venait à mon secours. Après m’être 
ainsi surmontée, je goûtais plus de repos et 
de consolation que dans quelques autres cir-
constances où j’étais stimulée par le désir de 
le prier. »



11Théotime et Philothée – L’oraison

PÈRE JÉRÔME

Anne Bernet, Père Jérôme, un moine au croisement du temps.

La méthode du carnet d’oraison
Dans l’espoir de progresser enfin, il suivait la 

méthode qu’enseignait Père Raphaël, travaillait 
à se constituer des cahiers d’oraison, composés 
de citations choisies, accordées à son désir de 
Dieu et qui devaient soutenir l’oraison, la por-
ter, conduire à l’intimité divine. Il ne s’agissait 
pas d’un jeu d’érudition littéraire ou spirituel : 
trouver les bons passages, ceux qui aideraient 
vraiment et longtemps, s’avérait exercice déli-
cat. Frère Jérôme constaterait plus d’une fois 
que tel paragraphe, séduisant à première lec-
ture, n’apportait rien à long terme, qu’il fallait 
constamment élaguer afin de ne conserver 
que le meilleur, l’efficace, le précieux : celui 
qui secouerait jusqu’au plus intime. Il s’initiait 
en parallèle à la lectio divina, art de lire non 
pour s’instruire ni se distraire, mais afin de 
trouver Dieu. Il s’y appliquait deux heures par 
jour, n’en eût-il ni l’envie ni le goût. L’exercice 
possédait quelque pouvoir sur ses souffrances 
intérieures, un effet apaisant découvert aupa-
ravant dans la dévotion mariale. De tout cela, 
il tirait des leçons :

« Il ne faut pas chercher à éviter les difficul-
tés, il faut les surmonter. J’ai passé des heures 
sur le même extrait, tantôt à le lire, tantôt à 
le prononcer comme un acte de foi, tantôt les 
yeux posés dessus. Au bout, je levais les yeux ; 
la tempête était passée. […] Couper les passages 
pour n’en garder que le tranchant. Quand on 
reçoit un swing, un coup de poing, il vaut 
mieux le recevoir franchement ; ça saigne un 
peu, oui, mais ça réveille ! »

Réveiller l’inertie de l’âme, l’aider à lutter 
contre ses défauts et ses défaillances, tels 
étaient les buts de la méthode. Chaque pas-
sage choisi, retenu, recopié avec soin, enluminé 
parfois s’il en avait le temps car la calligraphie, 
la mise en page, l’ornementation jouaient un 
rôle, pourrait lui apporter un secours décisif 
en un mauvais moment. Ainsi fallait-il en-
granger, et en abondance, des hymnes à la foi 
pour les instants de doute, des exhortations au 
courage dans les tentations de couardise, des 

cantiques à la miséricorde pour quand l’amer-
tume menaçait de prendre le dessus. Choisir 
toujours le positif se révélait règle d’or dont 
il apprenait à ne pas dévier. [...]

« Je suppose des personnes qui font ordinai-
rement oraison devant le tabernacle et qui ont 
certaines possibilités de lectures spirituelles. 
Tout se ramène à un principe fort simple : le 
temps fixé pour l’oraison doit toujours être un 
mélange souple de trois opérations : lectures, 
oraisons jaculatoires, instants de silence. Non 
pas une lecture qui soit exploitée en médita-
tion méthodique mais qui serve uniquement à 
obtenir un certain recueillement et à donner 
le courage de prier. Cette nuance est absolu-
ment essentielle.

Lecture dont on se sature lentement. Par 
conséquent, l’âme d’oraison doit, au hasard 
de ses lectures spirituelles, récolter les pas-
sages qu’elle aurait envie de relire devant le 
tabernacle pour se mettre en goût de prier. 
Elle doit copier ces passages pour les avoir en 
temps voulu et toujours sous la main.

Copier, calligraphier ces textes les rend en 
outre plus personnels, plus profondément 
compris.

Ces textes doivent être l’objet d’un véritable 
choix en conformité avec les attraits person-
nels. Assez rapidement, un flair se créera pour 
les découvrir sans s’encombrer des non-valeurs. 
En général, les textes choisis ne le seront pas 
en raison de leur apport dogmatique mais plu-
tôt parce qu’ils produisent sur l’âme l’un ou 
l’autre des résultats suivants : ils la mettent, à 
chaque lecture, dans une ambiance de courage 
spirituel ; ils lui montrent les attitudes vraies 
et authentiques de prière ; s’ils proviennent de 
vrais spirituels, il n’y a pas de danger qu’ils 
poussent l’orant vers l’introspection ; et d’ail-
leurs, le Père spirituel peut facilement contrô-
ler ce point. […] 

L’oraison est toujours prête puisque l’âme 
utilise pour se recueillir, des textes connus 



Théotime et Philothée – L’oraison12

dont elle se sature depuis longtemps et pour 
prier, une oraison jaculatoire familière. Et si 
l’on veut une résolution, elle est toute trouvée, 

toujours la même : je continue ! Je continue à 
chercher Dieu ! […] »

Les silences
« Les instants de silence : ils sont à placer 

entre les instants de lecture ou les oraisons ja-
culatoires, avec grande liberté ; plus ou moins 
selon la tranquillité qui règne dans l’âme. Que 
faire durant ces instants de silence ? 

Regarder simplement le tabernacle. Simple-
ment veut dire sans effort imaginatif pour se 
représenter notre Seigneur dans l’hostie ou le 
tabernacle, ni pour évoquer mentalement le 
dogme de la Présence réelle, ni aucune autre 
complication. Au début, on peut se trouver gêné ; 
rapidement, on le fait sans contrôle sur soi.

Comment oser enseigner à une âme ces si-
lences si on ne lui apprend en même temps 
les moments de lecture et les oraisons jacula-
toires ? Comment avoir la certitude de la réa-
lité et de la valeur de prière de ces silences si 
l’on n’est pas certain que l’âme, avant et après, 
se recueille sur un texte connu et aimé, et 
prononce un certain nombre d’aspirations vers 
Dieu ? On rencontre des gens qui s’essayent à 
la vie intérieure et qui rendent compte ainsi de 
leur oraison : “Je me suis efforcé de resserrer 

le contact avec le Seigneur.” – “Et c’est tout ?” 
– “Oui, c’est tout.” Je ne crois pas une minute 
à la réalité de ces contacts. Quelle illusion !

Mais si l’on commence son oraison par se 
recueillir simplement mais effectivement sur 
un texte choisi pour cela, si l’on répète une 
oraison jaculatoire qui exprime tout ce que 
notre âme espère de Dieu ou voudrait lui 
donner, alors on peut trouver des intervalles 
de silence vraiment occupés de la Présence 
divine au tabernacle. [...]

Après quelques années durant lesquelles elle 
a été très avide de parler et d’entendre parler 
de vie intérieure, l’âme manifeste un attrait 
nouveau pour la sainte messe, la Présence 
réelle, la sainte communion, les Personnes de 
la Sainte Trinité et leur action propre dans 
l’âme, la communion des saints et l’interces-
sion pour l’Église, les particularités des vertus 
théologales, de la vertu de religion, de l’ado-
ration, de la louange. Car la vie de prière est 
rayonnante. [...] »

Les consolations sensibles
« Ne jugez pas de l’oraison par les chatouil-

lements sensibles que vous y avez trouvés 
ou non. L’oraison est un moment où l’on se 
donne à Dieu plus exclusivement, plus tota-
lement qu’aux autres moments de la journée. 
Donnez-vous donc fidèlement, d’abord en 

n’écourtant pas le temps fixé, ensuite en étant 
exclusivement occupé de Dieu durant ce temps 
par les élans de votre âme, par votre recueille-
ment, si pénibles soient-ils. Oraison = sacrifice 
de soi devant Dieu et non pas visite dans un 
tea-room ! » [...]

Les difficultés de l’oraison
« Quant aux difficultés que vous avez du-

rant l’oraison, elles sont le plat quotidien 
de toutes les âmes intérieures. C’est normal. 
Ainsi notre oraison reste un acte de foi, un 
don de nous-mêmes dans la foi. Ces temps-ci, 
je me contente de dire très lentement mon 
oraison jaculatoire sur le chapelet, une sur 
chaque grain, en regardant le tabernacle et je 
trouve que ça va bien. […] On évite le danger 
de l’inertie complète, on divague moins et 
comme cette oraison jaculatoire n’absorbe pas 
beaucoup, l’âme est tout de même réceptive 
et silencieuse ; elle n’est pas dans cette trop 

grande activité qui gênerait toute action de 
Dieu.

Si vous croyez piétiner, cela prouve que vous 
êtes bien dans le régime normal des âmes 
intérieures. C’est une marche de fantassin, de 
piéton ; il est donc normal de piétiner. Après 
le pleins gaz du départ où on emballe les 
moteurs, c’est le régime de croisière où tout 
redevient plus calme, la longue et monotone 
période d’une fidélité humble et tenace aux 
actes essentiels de la vie intérieure. »


