S o

. P LENGAGEMENT

1. Repéres théoriques : quel est le role du chrétien dans la cité humaine ?

2. Mise en ceuvre pratique :comment pouvons-nous concrétement nous
engager pour le bien commun? Quels types de missions sommes-nous a
méme de remplir ? Quels efforts, sacrifices ou renoncements cela suppose-
t-il 7 Comment mettre nos enfants a contribution sur ce plan ?

3. Difficultés éventuelles et remédes : en quoi la question de 'engagement
peut-elle étre une pierre d'achoppement dans notre vie personnelle,
conjugale et familiale? Quels peuvent étre les excés ou les manques ?
Comment y remédier ? Comment se soutenir les uns les autres ?

4. Sens profond : que nous apportent nos efforts pour nous engager
authentiquement au service du bien commun ? Quel témoignage cela
peut-il donner ? Comment éduquer en profondeur nos enfants au sens de
I'engagement chrétien ?

5. Résolution : proposons 3 pistes de résolutions concrétes qui permettront
au groupe de mettre en ceuvre la discussion de ce soir.

Prochain theme : la générosité

Théotime et Philothée - Les engagements



S o

ot O hitothee

Description : groupes de foyers souhaitant
approfondir la spiritualité salésienne dans
ses dimensions conjugale et familiale, par des
TD mensuels en présence d'un aumoénier, et
vivant de cette spiritualité par la mise en
ceuvre d'une régle de vie.

Déroulement d’'une soirée :
20h15 Chapelet et confessions.
R ) A .

20h40 Apéritif, topo de l'auménier.
21hoo Diner, en mettant en commun les

réponses aux 4 questions du TD.
22h45 Choix d'un PEM et priére finale
23hoo Fin

Role de 'auménier : il veille & ce que chacun
prenne la parole et a la rectitude doctrinale
des échanges.

PRESENTATION

Priére des époux, de saint Frangois de Sales

O Dieu, Vous nous avez donnés l'un a l'autre
par le sacrement de mariage. Cest Vous qui, de
votre main invisible, avez fait le nceud du lien
de notre mariage, en nous donnant l'un a l'autre.
Nous voulons nous chérir, non seulement d'un
amour humain, mais aussi d'un amour trés saint.
Car notre union ne s'étend pas principalement au
corps, mais surtout au coeur : dans laffection et
dans l'amour. Notre amour doit étre si grand, que
nous sachions nous respecter dans nos différences
et savoir nous accepter pour les moments de
joie ou de difficulté. Seigneur, accordez-nous la
grice de cheminer tout au long de notre vie, la
main dans la main, le regard tourné vers Vous
pour l'épanouissement de notre amour, comme
nous l'avons promis au jour de notre mariage.

IDEAL DE VIE

Chaque jour :
1. Oraison
2. Priere conjugale
3. Priére du soir en famille
4. Chapelet (en famille si possible)
5. Benedicite et graces
6. Examen particulier sur le PEM

Samedi
Préparer la Messe de dimanche

Dimanche
Lecture spirituelle

1er vendredi ou 1er samedi
1. Confession
2. Messe
3. Adoration
4. Choix du PEM

5. Point en couple

Chaque année
WE de retraite

Ainsi-soit-il.

CHARTE DES FOYERS

1. Assiduité : nous ferons l'effort de privilégier les réunions
ThéoPhilo sur nos autres activités, sauf cas de force majeure.

2. Ponctualité : nous respecterons I'heure fixée tant pour le
début que pour la fin de la soirée, par délicatesse des uns en-
vers les autres.

3. Sérieux : La qualité des échanges du groupe tient surtout
a la qualité de la préparation individuelle en amont... Nous
prendrons le temps de lire les documents proposés et de réflé-
chir en couple a des pistes de réponses pour chaque question.

4. Ecoute : nous laisserons un temps de parole a chacun, et les
écouterons sans interrompre.

5. Respect : nous respecterons les avis des autres et leurs in-
terrogations.

6. Discrétion : nous ne répéterons pas au-dehors ce que nous

o 2 ). . o 1
aurons entendu au cours de cette soirée sur l'intimité familiale
des autres foyers.

7. Persévérance : nous ferons notre possible pour suivre la
régle de vie et respecter le PEM.

Théotime et Philothée - Les engagements



MAGISTERE

{oesph card. Ratzinger, préfet de la Congrégation pour la Doctrine de

a Foi, 24 novembre 2002

NOTE DOCTRINALE concernant certaines questions sur l'engagement et le comportement des catholiques dans

la vie politique.

TLa Congrégation pour la Doctrine de la Foi, aprés avoir pris, entre autres, lavis du Conseil pontifical pour les
Laics, a jugé opportun de publier la présente « Note doctrinale concernant certaines questions sur l'engagement et le
comportement des catholiques dans la vie politique ». Cette Note est adressée aux évéques de I'Eglise catholique, et de
maniére spéciale aux hommes politiques catholiques ainsi qu'a tous les fideles laics appelés a participer a la vie publique

et politique dans les sociétés démocratiques.

1. UN ENSEIGNEMENT CONSTANT

1. En deux mille ans d’histoire, I'engagement
des chrétiens dans le monde sest réalisé sous
des formes diverses. Lune dentre elles a été
la participation a l'action politique: les chré-
tiens, affirmait un écrivain ecclésiastique des
premiers siecles, «participent a la vie publique
comme citoyens». Parmi ses saints, |'Eglise
vénére beaucoup d’hommes et de femmes qui
ont servi Dieu par leur engagement généreux
dans les activités politiques et gouvernemen-
tales. L'un dentre eux, saint Thomas More,
proclamé Patron des re$ponsables de gouver-
nement et des hommes politiques, a su témoi-
gner jusqua la mort de «la dignité inaliénable
de la conscience ». Bien que soumis a diverses
formes de pressions psychologiques, il a refusé
tout compromis et, sans renier «sa constante
fidélité a lautorité et aux institutions légi-
times» qui lavait digtingué, il a afirmé par
sa vie et par sa mort que l'«on ne peut sé-
parer 'homme de Dieu, ni la politique de la
morale ».

Les sociétés démocratiques actuelles, dans
lesquelles, a juste titre, tous sont appelés a
participer a la gestion des affaires publiques
dans un climat de vraie liberté, requi¢rent des
formes nouvelles et plus larges de participa-
tion a la vie publique de la part des citoyens,
quils soient chrétiens ou non. En effet, tous
peuvent contribuer, par leur vote, a 'élection
des législateurs et des responsables de gou-
vernement, et, par dautres moyens aussi, a
I'élaboration des orientations politiques et des

Théotime et Philothée - Les engagements

choix législatifs qui, selon eux, servent le mieux
le bien commun. Dans un sy§téme politique
démocratique, la vie ne pourrait se dérouler de
maniére profitable sans un engagement actif]
responsable et généreux de tous. Encore que
cela implique «une grande diversité et com-
plémentarité de formes, de niveaux, de taches
et de responsabilités ».

En accomplissant leurs devoirs civils nor-
maux, «guidés par leur conscience chré-
tienne », selon les valeurs conformes a cette
conscience, les fidéles réalisent aussi la tache
qui leur et propre danimer chrétiennement
lordre temporel, tout en en respectant la na-
ture et la légitime autonomie, et en coopérant
avec les autres citoyens, selon leur compétence
$pécifique et sous leur propre responsabilité.
II résulte de cet enseignement fondamental
du Concile Vatican II que «les fidéles laics
ne peuvent absolument pas renoncer a la
participation a la ‘politique’, & savoir a l'action
multiforme, économique, sociale, législative,
administrative, culturelle, qui a pour but de
promouvoir, organiquement et par les ingti-
tutions, le bien commun». Ce bien commun
inclut la défense et la promotion de réalités
telles que l'ordre public et la paix, la liberté
et I'égalité, le respect de la vie humaine et de
l'environnement, la justice, la solidarité, etc.

La présente Note ne prétend pas proposer
de nouveau lintégralité de l'enseignement de
I'Eglise en la matiére, qui est d’ailleurs repris
dans ses lignes essentielles dans le Catéchisme



de I'Eglise catholique, mais elle veut simple-
ment rappeler quelques principes propres a
la conscience chrétienne qui ingpirent len-
gagement social et politique des catholiques
dans les sociétés démocratiques . Et cela parce
que, ces derniers temps, souvent par suite du

cours rapide des événements, sont apparues
des orientations ambigués et des positions
contestables, qui rendent utile la clarification
de dimensions et daspects importants d'une
telle question.

II. QUELQUES POINTS-CLES DANS LE DEBAT
CULTUREL ET POLITIQUE ACTUEL

2. La société civile se trouve aujourd’hui dans
un processus culturel complexe qui signe la fin
d'une époque et lincertitude pour celle qui
se profile a l'horizon. Les grandes conquétes
auxquelles on assiste invitent a vérifier quel
chemin positif 'humanité a parcouru dans le
progres et dans l'acquisition de conditions de
vie plus humaines. La croissance de responsa-
bilité vis-a-vis de pays encore en voie de déve-
loppement est évidemment un signe de grande
importance qui montre une sensibilité gran-
dissante pour le bien commun. Mais en méme
temps, il n'est pas possible de passer sous si-
lence les graves dangers vers lesquels certaines
tendances culturelles voudraient orienter les
législations, et par voie de conséquence les
comportements des futures générations.

On constate aujourd’hui un certain relati-
visme culturel qui se manifeste de maniére
évidente en érigeant en théorie et en défen-
dant le pluralisme éthique, qui est la preuve
de la décadence et de la dissolution de la
raison et des principes de la loi morale natu-
relle. Dans la ligne de cette tendance, il n'est
malheureusement pas rare de rencontrer, dans
des déclarations publiques, des assertions qui
soutiennent quun tel pluralisme éthique est la
condition de la démocratie. Il en résulte que,
d’'une part, les citoyens revendiquent la plus
compléte autonomie pour leurs choix moraux,
tandis que, de l'autre, les législateurs pensent
quil faut respecter cette liberté de choix, en
formulant des lois qui font fi des principes
de l'éthique naturelle pour se montrer indul-
gent uniquement envers certaines orientations
culturelles ou morales transitoires, comme
si toutes les conceptions possibles de la vie
avaient une égale valeur. En méme temps, en
sappuyant de fagon trompeuse sur la valeur de
la tolérance, on demande a une bonne partie
des citoyens - et notamment aux catholiques
- de renoncer a participer a la vie sociale et
politique de leur pays selon la conception de

la personne et du bien commun qu’ils pensent
humainement vraie et juste, qui serait & mettre
en ceuvre par les moyens licites que le systeme
juridique démocratique met de fagon égale a la
disposition de tous les membres de la commu-
nauté politique. L'higtoire du XXe siécle suffit
a montrer que les citoyens qui ont raison sont
ceux qui jugent totalement fausse la thése
relativiste selon laquelle il n'existe pas une
norme morale enracinée dans la nature méme
de T'homme, au jugement de laquelle doit se
soumettre toute conception de l'homme, du
bien commun et de I'Etat.

3. Cette conception relativiste du pluralisme
n'a rien a voir avec la légitime liberté quont
les citoyens catholiques de choisir, parmi les
opinions politiques compatibles avec la foi et
la loi morale naturelle, celle qui, selon leur
propre critére, correspond le mieux aux exi-
gences du bien commun. La liberté politique
n'e§t pas fondée, et ne peut pas l'étre, sur l'idée
relativiste selon laquelle toutes les conceptions
du bien de 'homme ont la méme vérité et
la méme valeur, mais sur le fait que les acti-
vités politiques visent, pour chaque cas, a la
réalisation extrémement concréte du vrai bien
humain et social, dans un contexte historique,
géographique, économique, technologique et
culturel bien déterminé. La réalisation concrete
et la diversité des circonstances engendrent
généralement une pluralité dorientations et de
solutions, qui doivent toutefois étre morale-
ment acceptables. Il n'appartient pas a I'Eglise
de formuler des solutions concrétes - et en-
core moins des solutions uniques - pour des
questions temporelles que Dieu a laissées au
jugement libre et responsable de chacun, bien
quelle ait le droit et le devoir de prononcer
des jugements moraux sur des jugements
temporels, lorsque la foi et la loi morale le
requierent. Si les chrétiens sont tenus «de
reconnaitre la légitime multiplicité et diversité
des options temporelles», ils sont également

Théotime et Philothée - Les engagements



appelés a sopposer & une conception du plura-
lisme marquée par le relativisme moral, qui est
nuisible pour la vie démocratique elle-méme,
celle-ci ayant besoin de fondements vrais
et solides, ce§t-a-dire de principes éthiques
qui, en raison de leur nature et de leur role
de fondement de la vie sociale, ne sont pas
«négociables ».

En ce qui concerne le militantisme poli-
tique concret, il faut noter que le caractére
contingent de certains choix en matiére
sociale, le fait que diverses $tratégies sont
souvent possibles pour réaliser ou garantir
une méme valeur substantielle de fond, la
possibilité d'interpréter de maniere différente
certains principes fondamentaux de la théorie
politique, ainsi que la complexité technique
d'une bonne partie des problémes politiques,
tout cela explique le fait quil y ait en général
une pluralité de partis a l'intérieur desquels les
catholiques puissent choisir de militer, pour
exercer — surtout a travers la représentation
parlementaire - leurs droits et leurs devoirs
dans la construction de la vie civile de leur
pays . Ce constat évident ne peut cependant
se confondre avec un pluralisme indéterminé
dans le choix des principes moraux et des
valeurs fondamentales auxquels on se réfere.
La légitime pluralité des options temporelles
garde intacte la source d'ott provient l'enga-
gement des catholiques dans la politique, et
cette derniére se réfere direGement a la doc-
trine morale et sociale chrétienne. Clest a cet
enseignement que les laics catholiques doivent
toujours se conformer pour avoir la certitude
que leur participation a la vie politique est
empreinte d'une responsabilité cohérente 2
'égard des réalités temporelles.

L'Eglise a conscience que si, d'une part, le
chemin de la démocratie exprime au mieux
la participation directe des citoyens aux choix
politiques, d’autre part, il n'est possible que
dans la mesure ot il e§t fondé sur une juste
conception de la personne. Sur ce principe,
lengagement des catholiques ne peut tolérer
aucun compromis, car, autrement, le témoi-
gnage de la foi chrétienne dans le monde,
ainsi que l'unité et la cohérence interne des fi-
déles eux-mémes, feraient défaut. La stru&ure
démocratique sur laquelle entend se construire
un Etat moderne aurait une certaine fragilité
si elle ne prenait pas comme fondement le ca-
ractére central de la personne. Cest dailleurs

Théotime et Philothée - Les engagements

le respet de la personne qui rend possible la
participation démocratique. Comme l'enseigne
le Concile Vatican 11, «la sauvegarde des droits
de la personne et en effet la condition in-
dispensable pour que les citoyens, individuel-
lement ou en groupe, puissent participer acti-
vement a la vie et a la gestion de la Nation ».

4. A partir de I3, sétend le réseau complexe
des problématiques actuelles, qui n'ont pas eu
a affronter les questions des siécles passés.
Les conquétes scientifiques ont en effet per-
mis d'atteindre des objeé&ifs qui ébranlent les
consciences et qui obligent a trouver des so-
lutions susceptibles de respecter les principes
éthiques d'une maniére cohérente et solide.
On assiste au contraire a des tentatives de lé-
gislation qui visent a briser le caractére intan-
gible de la vie humaine, sans tenir compte des
conséquences qui en découlent pour l'existence
et l'avenir des peuples dans le domaine de la
formation de la culture et des comportements
sociaux. Dans une telle situation, les catho-
liques ont le droit et le devoir d'intervenir
pour rappeler le sens le plus profond de la
vie et des responsabilités qui incombent a tous
en cette matiére. Dans la droite ligne de l'en-
seignement constant de I'Eglise, Jean-Paul II a
maintes fois répété que ceux qui sont engagés
direCtement dans les instances législatives ont
«une obligation précise de s'opposer» & toute
loi qui savére un attentat contre la vie hu-
maine. Pour eux, comme pour tout catholique,
il e§t impossible de participer a des campagnes
d'opinion en faveur de telles lois, et il nest
permis a personne de les soutenir par sonvote
. Comme l'a enseigné Jean-Paul II dans l'ency-
clique Evangelium vitae a propos du cas ou il
ne serait pas possible d’éviter ou d’'abroger to-
talement une loi permettant I'avortement déja
en vigueur ou mise au vote, cela n'empéche
pas qu«un parlementaire, dont l'opposition
personnelle absolue 2 l'avortement serait ma-
nifeste et connue de tous, pourrait licitement
apporter son soutien a des propositions desti-
nées 2 limiter les préjudices d'une telle loi et
2 en diminuer ainsi les effets négatifs sur le
plan de la culture et de la moralité publique »..

Dans ce contexte, il faut ajouter que la
conscience chrétienne bien formée ne permet
a personne d'encourager par son vote la mise
en ceuvre d'un programme politique ou d'une
loi dans lesquels le contenu fondamental de
la foi et de la morale serait évincé par la



présentation de propositions différentes de ce
contenu ou opposées a lui. Parce que la foi est
un tout indivisible, il n'e§t pas logique d’isoler
un de ses éléments au détriment de la totalité
de la doctrine catholique.

Lengagement politique en faveur d'un aspect
isolé de la doctrine sociale de I'Eglise ne suf-
fit pas a répondre totalement a la reéponsa-
bilité pour le bien commun. Les catholiques
ne peuvent pas non plus songer a déléguer
a dautres l'engagement quils ont requ de
I'Evangile de Jésus Christ, pour que la vérité
sur 'homme et sur le monde puisse étre an-
noncée et atteinte.

Quand l'a&ion politique est confrontée a
des principes moraux qui n'admettent ni dé-
rogation, ni exception, ni aucun compromis,
lengagement des catholiques devient plus
évident et se fait lourd de responsabilités.
Face a ces exigences éthiques fondamentales
auxquelles on ne peut renoncer, les chrétiens
doivent en effet savoir quest en jeu lessence
de l'ordre moral, qui concerne le bien intégral
de la personne. Tel et le cas des lois civiles
en matiére d’avortement et deuthanasie (3 ne
pas confondre avec le renoncement a l'achar-
nement thérapeutique qui, méme du point de
vue moral, est légitime), qui doivent protéger
le droit primordial a la vie, depuis sa concep-
tion jusqua sa fin naturelle. De la méme ma-
niére, il faut rappeler le devoir de respecter et
de protéger les droits de I'embryon humain.
De méme, il faut préserver la protection et la
promotion de la famille, fondée sur le mariage
monogame entre personnes de sexe différent,

et protégée dans son unité et sa stabilité, face
aux lois modernes sur le divorce: aucune autre
forme de vie commune ne peut en aucune
maniére lui étre juridiquement assimilable,
ni ne peut recevoir, en tant que telle, une
reconnaissance légale. De méme, la garantie
de liberté d’éducation des enfants est un droit
inaliénable des parents, reconnu entre autre
par les Déclarations internationales des droits
humains. Dans cette méme ligne, il faut pen-
ser & la protection sociale des mineurs et a la
libération des victimes des formes modernes
d’esclavage (que l'on pense par exemple a la
drogue et a lexploitation de la prostitution).
On ne peut exclure de cette liste le droit a
la liberté religieuse et le développement dans
le sens dune économie qui soit au service
de la personne et du bien commun, dans le
respbect de la justice sociale, du principe de
solidarité humaine et de la subsidiarité, qui
veut que «les droits de toutes les personnes,
de toutes les familles et de tous les groupes,
et que l'exercice de ces droits, soient recon-
nus». Enfin, comment ne pas voir dans ces
exemples le grand théme de la paix. Une
vision irénique et idéologique tend parfois a
donner un sens profane a la valeur de la paix,
tandis que, dans d’autres cas, on se limite a
un jugement éthique sommaire, oubliant la
complexité des raisons en question. La paix
est toujours «ceuvre de la justice et effet de
la charité »; elle exige le refus radical et absolu
de la violence et du terrorisme, et elle requiert
un engagement congtant et vigilant de la part
de ceux qui ont une re$ponsabilité politique.

III. PRINCIPES DE LA DOCTRINE CATHOLIQUE

SUR LA LAICITE

5. Face a ces questions, sil et permis
d'admettre une pluralité de méthodologies
qui refletent des sensibilités et des cultures
différentes, aucun fidéle chrétien ne peut ce-
pendant en appeler au principe du pluralisme
et de l'autonomie des laics en politique pour
favoriser des solutions qui compromettent
ou qui atténuent la sauvegarde des exigences
éthiques fondamentales pour le bien commun
de la société. En soi, il ne sagit pas de «va-
leurs confessionnelles », car de telles exigences
éthiques sont enracinées dans l'étre humain
et appartiennent a la loi morale naturelle.
Elles n'exigent pas de ceux qui les défendent

ET LE PLURALISME

la profession de la foi chrétienne, méme si la
doctrine de I'Eglise les confirme et les pro-
tege toujours et partout comme un service
désintéressé de la vérité sur 'homme et sur le
bien commun de la société civile. D'autre part,
on ne peut nier que la politique doit aussi se
référer & des principes qui possédent une va-
leur absolue précisément parce quils sont au
service de la dignité de la personne et du vrai
progrés humain.

6. Le rappel qui et souvent fait en ce qui
concerne la «laicité » et qui devrait guider 'en-
gagement des catholiques exige une clarifica-
tion, et pas seulement d'ordre terminologique.

Théotime et Philothée - Les engagements



La promotion en conscience du bien commun
de la société politique n'a rien a voir avec le
« confessionnalisme » ou 'intolérance religieuse.
Pour la doctrine morale catholique, la laicité,
comprise comme autonomie de la $phére civile
et politique par rapport a la sphére religieuse
et ecclésiastique - mais pas par rapport a la
$phére morale -, est une valeur acquise et re-
connue par I'Eglise, et elle appartient au patri-
moine de civilisation déja atteint. Jean-Paul II
a maintes fois mis en garde contre les périls
quentraine toute confusion entre la $éphére
religieuse et la $phére politique. «On arrive a
des situations trés délicates lorsquune norme
$pécifiquement religieuse devient, ou tend
3 devenir, loi de I'Etat, sans que l'on tienne
compte comme on le devrait de la digtin¢tion
entre les compétences de la religion et celles
de la société politique. Identifier loi religieuse
et loi civile peut effetivement étouffer la li-
berté religieuse et aller jusqua limiter ou nier
d’autres droits inaliénables de I'homme ». Tous
les fidéles sont bien conscients que les actes
$pécifiquement religieux (profession de la foi,
accomplissement des actes de culte ou des
Sacrements, do@rines théologiques, communi-
cation réciproque entre les autorités religieuses
et les fideles, etc.) restent hors de la compé-
tence de I'Etat, qui ne doit pas sen méler, et
qui ne peut en aucune maniére y obliger ou
les empécher, sauf en cas de nécessité fon-
dée sur lordre public. La reconnaissance des
droits civils et politiques, ainsi que la mise a
disposition des services publics, ne peuvent
étre conditionnés par des convictions ou des
prestations de nature religieuse de la part des
citoyens.

Il en va tout autrement du droit et du de-
voir des citoyens catholiques, comme de tous
les autres citoyens, de rechercher sincérement
la vérité, de promouvoir et de défendre par
des moyens licites les vérités morales concer-
nant la vie sociale, la justice, la liberté, le
reshe@ de la vie et des autres droits de la
personne. Le fait que certaines de ces vérités
soient aussi enseignées par I'Eglise ne réduit
en rien la légitimité civile ni la «laicité» de
lengagement de ceux qui se reconnaissent
en elles, indépendamment du rdle que la re-
cherche rationnelle et la certitude procédant
de la foi ont joué dans leur reconnaissance par
chaque citoyen. En effet, la «laicité » désigne
en premier lieu l'attitude de qui respecte les

Théotime et Philothée - Les engagements

vérités procédant de la connaissance naturelle
sur 'homme qui vit en société, méme si ces
vérités sont enseignées aussi par une religion
particuliere, car la vérité est une. Ce serait une
erreur de confondre la juste autonomie que les
catholiques doivent avoir en politique, avec la
revendication d'un principe qui fait fi de l'en-
seignement moral et social de I'Eglise.

Par son intervention dans ce domaine, le
Magistére de I'Eglise n'entend pas exercer
un pouvoir politique ni supprimer la liberté
d'opinion des catholiques sur des questions
contingentes. Il veut au contraire - confor-
mément & sa mission — éduquer et éclairer la
conscience des fidéles, surtout de ceux qui se
consacrent a la vie politique, afin que leur ac-
tion reste toujours au service de la promotion
intégrale de la personne et du bien commun.
Lenseignement social de I'Eglise n'est pas une
ingérence dans le gouvernement des pays. Il
établit assurément un devoir moral de cohé-
rence pour les fidéles laics, intérieur a leur
conscience, qui et unique et une. « Dans leur
existence, il ne peut y avoir deux vies paralléles,
d'un coté la vie quon nomme ‘$pirituelle’ avec
ses valeurs et ses exigences; et de lautre, la
vie dite ‘séculiére’, c’est-a-dire la vie de famille,
de travail, de rapports sociaux, d'engagement
politique, d’a&ivités culturelles. Le sarment
greflé sur la vigne qui est le Christ donne
ses fruits en tout seceur de lactivité et de
l'existence. Tous les secteurs de la vie laique,
en effet, rentrent dans le dessein de Dieu,
qui les veut comme le ‘lieu historique’ de la
révélation et de la réalisation de la charité de
Jésus Chrigt a la gloire du Pére et au service
des fréres. Toute acivité, toute situation, tout
engagement concret - comme, par exemple,
la compétence et la solidarité dans le travail,
lamour et le dévouement dans la famille et
dans l'éducation des enfants, le service social
et politique, la présentation de la vérité dans
le monde de la culture - tout cela est occasion
providentielle pour un exercice continuel de la
foi, de l'espérance et de la charité ».

Vivre et agir en politique conformément a
sa conscience ne revient pas a se plier a des
o . 2 < N ) . .
positions étrangéres a l'engagement politique
ou a une forme de confessionnalisme; mais

) ) . ).
cest lexpression par laquelle les chrétiens
apportent une contribution cohérente pour

N . . ).
que, a travers la politique, sinstaure un ordre



social plus juste et conforme a la dignité de la
personne humaine.

Dans les sociétés démocratiques, toutes les
propositions sont soumises a discussion et
évaluées librement. Les personnes qui, au
nom du respe@t de la conscience individuelle,
voudraient voir dans le devoir moral quont
les chrétiens d'étre en harmonie avec leur
conscience un élément pour les disqualifier
politiquement, leur refusant le droit d’agir en
politique conformément a leurs convictions
sur le bien commun, tomberaient dans une
forme de laicisme intolérant. Dans une telle
perspe@ive en effet, on entend refuser a la

foi chrétienne non seulement toute impor-
tance politique et culturelle, mais jusqua la
possibilit¢ méme d'une éthique naturelle. S'il
en était ainsi, la voie serait ouverte a une
anarchie morale qui ne pourrait jamais étre
identifiée a une forme quelconque de plura-
lisme légitime. La domination du plus fort sur
le faible serait la conséquence évidente d'une
telle position. D'autre part, la marginalisation
du chrigtianisme ne pourrait servir a l'avenir
envisagé d'une société, ni a la concorde entre
les peuples. De plus, elle minerait les fonde-
ments culturels et $pirituels de la civilisation.

IV. CONSIDERATIONS SUR DES ASPECTS PARTICULIERS

7. Dans des circondtances récentes, il est
arrivé que, méme au sein de certaines associa-
tions ou organisations d'inépiration catholique,
sont apparues des orientations en faveur de
forces et de mouvements politiques qui, sur
des questions éthiques fondamentales, ont
exprimé des positions contraires a l'enseigne-
ment moral et social de I'Eglise. De tels choix
et de telles connivences, parce quils sont en
contradition avec des principes fondamen-
taux de la conscience chrétienne, ne sont pas
compatibles avec I'appartenance a des associa-
tions ou a des organisations qui se définissent
comme catholiques. De maniére analogue, il
faut noter que, dans certains pays, certaines
revues et certains périodiques catholiques ont
donné a leurs lecteurs, a l'occasion de choix
politiques, une orientation ambigué et inco-
hérente, interprétant de maniére équivoque
le sens de l'autonomie des catholiques en
politique, sans prendre en considération les
principes auxquels on devrait se référer.

La foi en Jésus Christ, qui sest présenté lui-
méme comme «la voie, la vérité et la vie» (Jn
14, 6), demande aux chrétiens un effort pour
participer, avec un plus grand engagement,
a lédification d'une culture qui, inspirée de
I'Evangile, propose a4 nouveau le patrimoine
de valeurs et de contenu de la Tradition ca-
tholique. La nécessité de présenter en termes
culturels modernes le fruit de I'héritage $pi-
rituel, intelleGtuel et moral du catholicisme
apparait aujourd hui marquée par une urgence
quon ne peut différer, notamment pour éviter
le risque d'une dispersion culturelle des catho-
liques. En outre, la densité culturelle acquise

et la maturité d'expérience dans l'engagement
politique que les catholiques ont su dévelop-
per, dans divers pays, surtout dans les décen-
nies qui ont suivi la seconde guerre mondiale,
ne peuvent susciter en eux aucun complexe
d'infériorité en regard d'autres propositions
dont l'hitoire récente a montré la faiblesse
ou l'échec radical. Il ne suffit pas de penser,
et ce serait réducteur, que l'engagement social
des catholiques puisse se limiter a une simple
transformation des $tructures, car, si a la
base il n'y a pas une culture capable de re-
cevoir, de justifier et d'envisager les exigences
qui découlent de la foi et de la morale, les
transformations reposeront toujours sur des
fondements fragiles.

La foi n'a jamais prétendu enfermer les élé-
ments socio-politiques dans un cadre rigide,
ayant conscience que la dimension historique
dans laquelle vit 'homme impose de tenir
compte de situations imparfaites et souvent en
rapide mutation. A cet égard, il faut rejeter les
positions politiques et les comportements qui
sinspirent d'une vision utopique qui, trans-
formant la tradition de la foi biblique en une
espéce de prophétisme sans Dieu, manipule le
message religieux, en dirigeant la conscience
vers un espoir purement terrestre, qui annule
ou réduit la tension chrétienne vers la vie
éternelle.

En méme temps, I'Eglise enseigne quil
n'existe pas dauthentique liberté sans vérité.
«La vérité et la liberté, en effet, vont de pair
ou bien elles périssent misérablement en-
semble », a écrit Jean-Paul II. Dans une société
oit la vérité n'est pas recherchée et ot on ne

Théotime et Philothée - Les engagements



cherche pas a latteindre, toute forme dexer-
cice authentique de la liberté est aussi affaiblie,
ouvrant la voie a une attitude libertaire et a
un individualisme qui nuisent a la protection
du bien de la personne et de la société entiére.

8. A ce propos, il est bon de rappeler une
vérité qui n'est pas toujours percue aujourd hui
ou qui n'est pas formulée de maniére exacte
dans lopinion publique courante: le droit
a la liberté de conscience, et $pécialement a
la liberté religieuse, proclamé par la Décla-
ration Dignitatis humane du Concile Vatican
11, se fonde sur la dignité ontologique de la
personne humaine, et en aucun cas sur une
égalité qui n'existe pas entre les religions et
entre les systémes culturels humains. Dans

cette ligne, le Pape Paul VI a affirmé que «le
Concile ne fonde en aucune maniére ce droit
sur le fait que toutes les religions et toutes
les doétrines, méme erronées, qui touchent a
ce domaine, auraient une valeur plus ou moins
égale. Ce droit, il le fonde sur la dignité de
la personne humaine, qui exige de ne pas étre
soumise a des contraintes extérieures tendant
a opprimer sa conscience dans la recherche de
la vraie religion et dans l'adhésion a celle-ci ».
Laffirmation de la liberté de conscience et de
la liberté religieuse ne contredit donc en rien
la condamnation de l'indifférentisme et du re-
lativisme religieux par la doctrine catholique,
bien plus, elle et en parfaite syntonie avec
elle.

V. CONCLUSION

9. Les orientations données dans cette Note
veulent éclairer un des aspects les plus impor-
tants de l'unité de la vie chrétienne: la cohé-
rence entre la foi et la vie, entre I'Evangile et la
culture, rappelée par le Concile Vatican II. Le
Concile exhorte les fidéles 2 «sacquitter avec
fidélité de leurs tiches terrestres, et cela en se
laissant conduire par l'esprit de I'Evangile. Ils
séloignent de la vérité ceux qui, sachant que
nous n'avons pas ici-bas de cité permanente,
mais que nous cherchons a atteindre la cité
future, croient, pour cela, pouvoir négliger
leurs devoirs terrestres en perdant de vue que
la foi méme crée une obligation plus grande
de les accomplir, en fonc¢tion de la vocation

propre a chacun». Puissent les fidéles étre
désireux de pouvoir «mener toutes leurs ac-
tivités terrestres en unissant dans une vivante
synthése tous les efforts humains, familiaux,
professionnels, scientifiques ou techniques, et
les valeurs religieuses, sous la haute ordon-
nance desquelles tout est coordonné a la gloire
de Dieu ».

Le Souverain Pontife Jean-Paul 11, durant
laudience du 21 novembre 2002, a approuvé
cette Note, qui avait été décidée par la Session
ordinaire de la Congrégation pour la Doérine
de la Foi, et il en a ordonné la publication.

PATRISTIQUI

Saint Jean Chrysostome, Homélie sur la Premiére Epitre aux Corinthiens

UEL EST LE PROFIT POUR NOUS,
CHRETIENS, de nous rassembler et de
prier, si, aprés cela, nous négligeons
les plus faibles? Quand tu fais l'auméne, tu
es prétre de Dieu; car tu offres un sacri-
fice spirituel. Prends donc soin de ceux qui
sont dans le besoin, et considére-les comme
membres du corps du Christ. Ne dis pas:
«Mais je n'ai rien de superflu, je suis pauvre

Théotime et Philothée - Les engagements

moi-méme. » Ne méprise pas les dons que tu
possédes; méme un petit don a de la valeur
sil est donné avec amour.

Mais ne te contente pas de donner des au-
mones; que ta vie soit un exemple pour tous.
Chaque jour, nous devons chercher comment
nous pouvons nous entraider, comment nous
pouvons encourager ceux qui vacillent, com-
ment nous pouvons venir en aide a ceux qui



10

tombent. Que nul ne dise: «Je ne suis quun
simple citoyen, pourquoi devrais-je m'occuper
des autres?» Ju§tement, en tant que membre
du corps du Chri&, chacun de nous a un de-
voir envers tous les autres membres. Si le pied
disait: «Je ne suis pas une main, donc je ne
suis pas du corps,» ou serait le corps? Ainsi,
si toi, en tant que chrétien, tu refuses de ten-
gager dans les affaires de tes fréres, alors ou
et lamour du Christ qui devrait étre en toi?

Nous ne sommes pas nés pour nous-mémes

Saint Augustin, La Cité de Dieu (Livre

AR LA PAIX DU CORPS ET DE ldme

consiste dans un ordre bien réglé et

une harmonie parfaite, et cet ordre,
cette harmonie, cette paix, ce bonheur ot
'ime a tant d'intérét, et celui qui fait qu'elle
se reégle selon la raison, et la raison selon
Dieu. L'ordre de la Cité de Dieu invite a cette
paix universelle: c'est ainsi que 'homme doit
désirer pour la société humaine le bien de la
paix, cest-a-dire la tranquillité de l'ordre.

Mais le chrétien ne peut pas se contenter
de chercher la paix de I'dime et ignorer celle
de la cité. Nous devons ceuvrer pour le bien
de la société ot nous vivons, car Dieu a placé
les hommes ensemble pour quils vivent en
paix, selon l'ordre quil a établi. Ce n'est pas
une paix hypocrite, mais une paix qui établit
une justice vraie, ot chaque membre de la cité
terrestre trouve son bien véritable. Et quel est
ce bien? Ce nest pas dans la possession des
richesses ou dans le pouvoir, mais dans le par-
tage de la vertu et de la charité.

seulement ; notre ville est le monde, et notre
devoir est de prendre soin de chacun, comme
Dieu prend soin de nous. Que le riche prenne
soin du pauvre, que le savant prenne soin de
celui qui manque de connaissance, que celui
qui est fort prenne soin du faible. La véritable
richesse, cest la charité et le partage. Nous
sommes tous responsables les uns des autres,
car ainsi le Seigneur nous a commandé d'ai-
mer non seulement nos amis, mais aussi nos
ennemis.

XIX, chapitre 17)

Cest pourquoi les chrétiens doivent tra-
vailler dans la cité terrestre pour instau-
rer la justice et la paix, méme sfls savent
quune paix parfaite n'existera quau Ciel. Car
la justice parfaite nexiste pas ici-bas, mais
les fidéles doivent aspirer a faire de la cité
terrestre une image de la Cité de Dieu, en
pratiquant la charité et la bienveillance en-
vers tous. Ainsi, tout chrétien e§t un citoyen
des deux cités: celle de la terre et celle du
Ciel, et il a des devoirs envers chacune.

Il doit aimer la cité terre§tre et y participer
activement, mais sans jamais perdre de vue
que sa citoyenneté ultime est en Dieu. Car
comme 'dme se régle selon Dieu et gouverne
le corps, de méme, il faut que les chrétiens
soient le sel de la terre, travaillant pour le
bien des autres, amenant la paix et la justice
autour deux. Ce n'est pas la un commande-
ment facile, mais cest la la véritable mission
des enfants de Dieu sur terre.»

LA JOIE DE SE DONNER

Edouard Montier, propos recueillis par Anne-Laure Filhol, 14/09/2016

Aprés une brillante carriére dans un grand
groupe américain, cet ingénieur a créé le
Réseau des entrepreneurs solidaires. Lenjeu:
venir en aide a des congrégations qui sou-
tiennent les plus démunis sur la planéte.

Nouakchott
(Mauritanie) mon copilote et moi. Notre ob-

«Nous venions datterrir a

jetif était double: participer a une grande

course aérienne et remettre des médicaments
b . . .

et de largent aux sceurs missionnaires de

Notre-Dame d’Afrique, qui vivaient dans un

Théotime et Philothée - Les engagements



bidonville. Cela faisait un an que je menais ce
projet, non sans difficultés. Du jour otr javais
posé ma démission, mon carnet d'adresses,
élaboré au cours d'une longue carriére dans
les $pheres dirigeantes du groupe Microsoft, a
Seattle (Etats-Unis), avait préféré se taire. Quel
est l'intérét de donner aux pauvres si l'on n'en
retire aucun profit? La claque était rude.

En découvrant le bidonville, ce 29 septembre
2005, jai trouvé ce que je cherchais depuis
mon enfance: une joie daimer et d'étre aimé
gratuitement. Du coeur de ces religieuses lu-
mineuses, qui pansaient les plaies dans des
conditions effroyables, jai vu jaillir un amour
sans limite pour tout homme. Dans leur ma-
ternité épirituelle, ces femmes donnaient vie
aux enfants. Et si certains d’entre eux allaient
mourir, ils auraient vu sur Terre un visage
humain conforme a ce quest Dieu: un visage
d’amour gratuit. Dans ce bidonville, jai compris
que plus rien n'avait désormais d'importance
dans ma vie. L'Eéprit saint e§t venu frapper
a ma porte pour me souffler que jétais, moi
aussi, fait pour me donner gratuitement. Telle
était la réponse a la question que je n'avais osé
poser a Dieu et qui pourtant me taraudait de-
puis toujours: pour quoi suis-je fait? Par leur
engagement de vie, ces sceurs, abandonnées au
Chrigt, me montraient ce quil me manquait:
jusqualors, javais voulu faire sans Lui. Or la
force, la joie, l'e$pérance de ces sceurs, pré-
sentes ici depuis des années, étaient la preuve
que Dieu tient ses promesses lorsquon scelle
une alliance avec Lui: Il n'abandonne pas.

Lors de mon évacuation sanitaire quelques
jours plus tard - javais contracé le choléra
et développé une septicémie foudroyante -, je
me suis reconnu dans la figure évangélique de
Ihomme riche (Luc, 12): jétais a la frontiére
de la mort, et ce que j’avais amassé ne servait
$trictement A rien. La vie ne tient quau fil
de la grice, un rien la détruit. Remerciant la
sainte Vierge de m'avoir montré cet amour
chez les religieuses, je lui ai ensuite promis
que si je survivais jen témoignerais.

Dans ce monde de la réussite, la
lumiére ne rentrait plus. Parfait en
. 2 . . [N Yo SR
apparence, il était vide a l'intérieur.
Quatre ans auparavant, les attentats du 11
septembre ébranlaient le monde. Les tours

sécroulaient, le marché de Wall Street sarrétait,
le systéme financier, symbole de surpuissance,

Théotime et Philothée - Les engagements

était réduit au silence total. Ce monde-la était
mort. J'en faisais partie. A 38 ans, je dirigeais
les ventes de Microsoft. Ma carriére était de-
venue une idole. Dans une course folle, javais
gravi les échelons pour me prouver que jétais
capable de réussir. Capable de faire fru&ifier
mes capacités, moi qui avais été mis a la rue
lors de mes études, aprés m'étre rebellé contre
ma situation familiale. Profondément blessé a
l'dge de 5 ans par le divorce puis le remariage
de mes parents, je menais depuis une re-
cherche éperdue de justice et de vérité. Enfant,
je n'étais pas dupe lorsquon m'expliquait qu'il
fallait nous réjouir de ces nouvelles unions et
tirer un trait sur notre famille. Etudiant en
classes préparatoires, a Paris, puis a Polytech-
nique, a Grenoble, je vivais dans une chambre
non chauffée située au-dessus d'un hangar, et
liais de vraies amitiés avec les personnes de la
rue, les seules a répondre a mon désir de sens.

Edtimant quon pouvait réussir dans la vie
par le savoir, jai accumulé les diplomes. Pour
comprendre que cette quéte sans fin n'appor-
tait pas le bonheur. J'ai ensuite misé sur le
pouvoir, par des responsabilités en entreprise.
Je nlen étais pas plus heureux. J'ai enfin cru
que l'argent m'apporterait satisfa&ion. Mais il
ne faisait quaccroitre ma soif de vérité et de
justice. Peu & peu, je découvris que ma carriére
anesthésiait totalement ma conscience. Nous
étions régis par les dogmes du profit et du
toujours plus; par la promesse dune pléni-
tude de vie qui n'arrivait pas. Le combat ne
cessait jamais, tout était remis en question au
gré de l'écroulement de nos tours de Babel.
Dans cette situation d’asservissement, vient le
moment ott l'on se pose la question d'accepter
ou non détre esclave. Il n'est plus question de
savoir, de pouvoir, d'argent mais de foi: qu'est
ce qui gouverne le monde ? Dans ce monde de
la réussite, la lumiére ne rentrait plus. Parfait
en apparence, il était vide a l'intérieur.

J'avais une certaine arrogance envers Dieu et
une indifférence aux petits messages qu'll me
transmettait. Il ne me venait pas a l'eprit de
lui demander: que veux-tu de moi? Comment
pourrais-je tétre utile? La révolte battait en
moi, mais jétais incapable de m'abandonner a
Lui. Jusquau jour ot les attentats du 11 sep-
tembre ont provoqué un cataclysme intérieur.
Il fallait que je sorte de cette folie et que je

donne un sens a ma vie, plus puissant, plus

11



vrai, plus juste. En démissionnant, je perdais
mes sécurités mais je retrouvais ma liberté.

Aprés mon voyage en Afrique, en 2005, jai
tenu ma promesse: jai changé les statuts de
l'ceuvre que javais fondée un an plus tot, le
Réseau des entrepreneurs solidaires (RES), de
sorte que largent récolté aille & 100% aux
pauvres. Les sceurs mavaient montré une
école de la sainteté ot l'on réapprend la joie
de se donner gratuitement. Je voulais que cette
organisation, ouverte a tous, croyants ou nom,
permette aux religicuses d’appeler a laide.

Il ne sagit pas de faire par nos
propres forces mais de nous abandon-
ner a la main de Dieu.

Lors de mon rapatriement d'urgence, de
I'Afrique vers la France, javais failli mourir,
comme tant de gens la-bas, a cause du manque

de médicaments. Donner a des sceurs, méme

pour sauver des vies humaines n'intéresse
personne car on ne gagne rien: aucune voix
en politique, aucune influence, aucun pouvoir
social. Alors, jai fait un pacte avec Dieu: «Si
tu penses que je suis sur la bonne voie en
travaillant a cette fondation, Tu toccupes de
ma vie et je m'occupe de tes religieuses. Tu
prends les rénes. Tu m'envoies les demandes
des sceurs.» Trés vite, RES a requ une multi-
tude d'appels a l'aide. Les messages des sceurs
nous révélaient a quel point le Christ voulait
les aider.

La route de la vie éternelle passe par la
gratuité et le don de soi. Ce chemin prend
la forme d'une croix dont il ne faut pas avoir
peur, car des grices sont données pour fran-
chir les difhicultés. Il ne sagit pas de faire par
nos propres forces mais de nous abandonner
a la main de Dieu qui écrit l'histoire, pas sans
'homme, pas contre 'homme, mais avec lui.»

BENEVOLAT : LES QUESTIONS IMPORTANTES
A SE POSER AVANT DE SENGAGER

12

Aleteia, propos recueillis par Bénédicte de Saint-Germain

“Vous voulez vous rendre utile au sein de votre paroisse, de l'école de vos enfants ou bien au sein d’une association,

mais vous n'étes pas siir de vous et de vos possibilités ? Pour prendre la bonne décision, prenez le temps de bien réfléchir

et surtout posez-vous les bonnes questions.

OUS SOMMES souvent sollicités de
toutes parts : la paroisse cherche des

bénévoles pour la liturgie, les fleurs

ou la garderie ; l'école privée catholique re-
crute des catéchigtes ; le club de $port ou l'as-
sociation humanitaire cherche son trésorier...
Souvent, I'appel est lancé & tout vent, facilitant
l'esquive. Parfois la question nous est posée
trés directement : «Acceptez-vous de prendre

telle responsabilité ?»

Et puis, il y a aussi la petite voix intérieure
qui rappelle quil y a quelques mois on voulait
sinscrire dans une association pour aider les
plus démunis. Mais attention, quelle que soit
la maniére dont l'engagement nous est pré-
senté, un temps de réflexion simpose, seul, a
deux ou en famille avant de se lancer. A l'oc-
casion de la journée mondiale du bénévolat, ce

5 décembre, le pére Xavier Lefebvre propose
quelques critéres concrets pour nourrir cette
réflexion.

Pourquoi s'engager ?

Péere Xavier Lefebvre: Je ne peux étre chré-
tien sans m'engager. Cela développe en moi
la vertu de charité, 'amour pour I'Eglise et
pour mes fréres. Ecoutons saint Jacques :
«Clest par mes oceuvres que je te montrerai
la foi» (Jc 2, 18). Il n'est pas possible de se
replier égoistement sur soi en croyant que la
paroisse ou l'école sont l'affaire des autres. Le
chrétien n'est pas un profiteur mais un acteur.
En réalisant telle ou telle mission, nous com-
prenons mieux la réalité du terrain, alors qu’il
est souvent facile de critiquer tout en restant
consommateur.

Théotime et Philothée - Les engagements



Lengagement chrétien nous fait porter des
fruits authentiques dans les communautés qui
tissent la réalité sociale de notre vie (la famille,
la paroisse, 'école, le quartier, etc.). Sommes-
nous convaincus que nous faisons partie d'une
communauté et quelle compte sur nous ? Une
paroisse ne se développe pas uniquement avec
des prétres, une école avec seulement ses pro-
fesseurs et sa direction.

Comment savoir si nous sommes

< . - - )
aptes a rempllr une mission quon
veut nous confier ?

En nous posant des questions trés concrétes :
Est-ce que jai les compétences pour faire ce
que l'on me demande ou bien me manque-t-il
un savoir, une expérience quil faudra acqué-
rir ? Se dire que l'on nest pas capable peut
cacher une fausse modestie et méme un véri-
table orgueil. La Vierge Marie n'a jamais dit
«Je ne suis pas capable» | Lengagement est le
signe authentique de l'accomplissement de soi
a travers le service des autres.

Quel est le temps dont je dispose objec-
tivement ? Il faut étre trés clair sur ce que
lon veut faire et ce que l'on peut faire. Le
bénévolat doit étre clairement défini dans les
tiches et dans le temps. Dans mon ancienne
paroisse, il y a des fiches de bénévolat qui
ressemblent a des petits contrats. Elles sti-
pulent par exemple : «Vous étes au service de
l'accueil, vous vous engagez tant d’heures par
semaine pour telle période avec tel objecif a
réaliser. » Etre bénévole ne signifie slirement
pas étre corvéable a merci.

Le bénévolat doit étre clairement dé-
fini dans les tiches et dans le temps.

Quel est, pour moi, le sens de cet enga-
gement ! Par exemple, si je nai pas trop de
compétences au départ, le fait que cela va me
former peut étre un argument. Il n'y a pas
de meilleure école de catéchiste que de caté-
chiser : cest en catéchisant les autres quon
sintéresse a sa propre foi. Ce§t souvent en
la transmettant quon la fait grandir. Les pa-
roisses nattendent pas de grands théologiens
ou des $pécialistes mais plutdt des personnes
qui souhaitent sépanouir a travers leur enga-
gement et qui veulent témoigner de leur vie

de foi.

Théotime et Philothée - Les engagements

PO )] . Yo
« Si je n'y vais pas, personne nira »,
entend-on ici ou la...

Clest la plus mauvaise maniére de discerner.
Et pourtant, il ne faut pas rester insensible a
un appel. Pour ne pas nous tromper, rappe-
lons-nous ce principe qui guide tout : la vie
chrétienne n'e§t pas une vie agitée, cest une
vie féconde. Quledt-ce qu'une vie chrétienne
agitée ? Clest faire beaucoup de choses pour
le Bon Dieu mais pas la ot Il m'attend. Il
y a des personnes qui sagitent beaucoup, se
donnent trop et n'importe comment, puis elles
se fatiguent et on ne les voit plus...

Et que penser de cette réaction : « Si
jarréte, il n'y aura plus personne pour
prendre en charge cette fonétion » ?

Cela peut faire prendre conscience a la com-
munauté que si vous n'étes plus 13, il va falloir
trouver quelquun dautre. Parfois, cela peut la
mettre en difficulté, mais nul n'est indispen-
sable. Et pour les autres, il et un peu facile
de se reposer a bon compte sur des personnes,
toujours les mémes, qui font tout. En paroisse,
la question se pose plutdt en ces termes : les
paroissiens se connaissent-ils suffisamment
pour étre appelants et se recruter les uns les
autres ? Ce ne sera jamais un piége si chacun
sait ce quil peut donner. Au responsable et au
curé de valider ensuite ces propositions.

Quels sont les critéres d'un bon
discernement ?

J'en vois trois. Tout d'abord, l'engagement
doit étre une réponse a un appel de Dieu.
Une chose et de faire les choses pour le Bon
Dieu, autre chose e§t de faire ce que Dieu
attend de moi. Je ne mengage surtout pas
pour combler un manque de reconnaissance
sociale ou pour avoir du pouvoir. Ensuite, il
doit étre compatible avec mon devoir d’état.
Si mon engagement me fait fuir les moments
d'intimité que je dois avoir avec mon mari ou
ma femme, ou encore mes tiches familiales, ce
n'e§t pas ajusté.

Enfin, cet invegtissement de mon temps, de
mes forces, de mes capacités, ne doit pas étre
une agitation, mais doit permettre une pro-
gression de ma vie spirituelle. La vie épirituelle
passe par la charité. Cette charité et d’ailleurs
un trés bon critére pour nous donner la tem-
pérature de notre vie spirituelle !

13



14

Comment savoir ou Dieu nous

appelle ?

En prenant conseil auprés de son épouse,
de son époux, des personnes qui assurent
déja le service. Et de son curé. Nos proches
peuvent d’abord nous aider a prendre du recul
sur nous-méme, sur nos capacités comme sur
nos limites. Mais c'est aussi par eux que Dieu
pourra faire passer son appel. Enfin, aprés

ces consultations nécessaires des proches, il
ne reste plus qua sen remettre totalement 2a
Dieu. Avec une certitude : si le choix que je
suis en train de prendre me met dans la paix
et dans la joie, cest bon signe. Nous pouvons
Lui demander de nous donner la grice de nous
engager sans peur, sans crainte et sans fausse
humilité, et de porter un fruit de charité pour
I'Eglise et pour la communauté.

ETRE ENTREPRENANT

Rod Dreher, Comment étre chrétien dans un monde qui ne lest plus

L EST TEMPS désormais pour les chrétiens
dont ladtivité professionnelle pourrait
étre mise en danger, de commencer a
sengager avec créativité dans les domaines qui
ne présentent pas de risque de compromission.
Notre objeé&if doit étre de créer des secteurs
d’a&ivité qui puissent offrir de réelles perspec-
tives professionnelles aux chrétiens qui ont été
chassés de leur domaine et de leur profession.
«LEglise a besoin de plus d'entrepreneurs et
nous devons apprendre a nos enfants a pen-
ser leur avenir de facon plus entrepreneuriale,
estime Calee Lee, une orthodoxe qui vit a
Irvine, en Californie. Le travail selon le pari
bénédictin obéit aux mémes régles que celui
que nous connaissons aujourdhui: identifier
un besoin dans sa communauté, développer
le meilleur produit ou le meilleur service qui
puisse y répondre et «le faire de bon cceur,
comme pour le Seigneur et non pour des
hommes », ajoute-t-elle en citant la lettre de
saint Paul aux Colossiens. Nous avons besoin
de cultiver un bon sens des affaires et nous ne
devons pas étre effrayés par le profit quel que
soit l'ativité rentable que nous développons,
quil sagisse de joints en caoutchoucs ou d'un
service de gardiennage, nous apportons quelque
chose de bien au monde. »

Lee a lancé une maison d'édition $pécialisée
dans les livres numériques pour enfants, Xist
Publishing, car elle a percu un besoin. Len-
treprise fait travailler ses auteurs en bindme
avec des illustrateurs et réalise des livres que
Lee voudrait voir lire par ses enfants. Leur

catalogue compte aujourd’hui deux cents ou-
vrages et lentreprise assure un revenu a des
écrivains et des artites qui travaillent tous en
dehors du monde de I'édition traditionnel.

Elle n'a pas monté son entreprise pour fuir
le harcélement ou les persécutions anti-chré-
tiennes, mais elle la cite tout de méme en
exemple aux autres croyants: quitter certaines
professions pour une activité sur Internet peut
permettre de gagner sa vie sans compromis-
sion morale.

Elle cite un autre exemple. En 2012, DeAnne
Stidham, une femme au foyer mormone, a
lancé une marque de vétements qui a rencon-
tré un franc succes. Elle sétait rendu compte
quil manquait une marque pour les femmes
qui recherchaient comme elle des vétements a
la mode mais sans vulgarité. Avec un réseau
national de plus de douze mille commerciaux
des femmes au foyer pour la plupart LuLaRoe
a trés largement dépassé le statut de marché
de niche.

«Jai le choix soit je passe mon temps &
critiquer les éditeurs qui refusent de publier
les livres que jécris ou ceux que je voudrais
que mes enfants lisent, soit je les publie moi-
méme, ajoute Lee. D'autres choix se présentent
a tous: rester insatisfait du milieu de la mode,
ou devenir le milieu de la mode. C'est le genre
d’approche que les chrétiens devront adopter
quand le marché du travail deviendra moins
accueillant pour eux. Les professeurs qui ne
veulent pas enseigner dans les écoles publiques,

Théotime et Philothée - Les engagements



par exemple, peuvent lancer propres cours de
soutiens scolaires. »

Lavenir du monde professionnel sera plus
difficile pour les chrétiens, elle le reconnait,

mais ce n'est pas pour autant la fin du monde.
Cela signifie plutdt que les chrétiens devront
faire preuve de davantage d'esprit d'innovation
et d'indépendance d'esprit.

POUR QU'IL REGNE

Jean Ousset

N CATHOLIQUE TRANQUILLE, non
militant, a dit S. Exc. Monseigneur
Montini, serait un catholique mineur.
Le catholique e§t militant par esprit de dé-
fense et aussi par vocation. C'est le Seigneur
qui et venu apporter le feu sur la terre. Le
catholique qui ne sent pas le feu et cendre.»

Ce qui permet de croire que cette mollesse
qui fait du chrétien un mauvais militant le
rend, par la-méme, mauvais chrétien.

Point n'est besoin, dés lors, de se demander
sil peut étre bon soldat contre-révolutionnaire,

puisque son caractére méme de chrétien lui
fait un devoir de lutter contre cette entreprise
de sécularisation universelle quest la Révolu-
tion. Le chrétien n'est-il pas seul, d’ailleurs, a
pouvoir comprendre pleinement le sens de ce
conflit, sa vraie nature et son enjeu?

) e .
Lunité est dOI’lC r1g0ureuse.

Il n'est point question de légitimer une mis-
sion quon chercherait & ajouter aux devoirs
fondamentaux des catholiques. Il sagit de
montrer que cette mission appartient essen-
tiellement a ces devoirs fondamentaux. |..]

ASCESE DE LA VOLONTE

Une honnéteté médiocre ne suffit donc pas.
Cest comme a un dépassement perpétuel que
I'Evangile nous invite. Il exige une mobilisa-
tion générale de tout I'étre. D'ott la nécessité
de l'ascése.. et d'une ascése de l'acion, d'une
juste ordonnance de nos activités. Autant
dire: il faut «couper», supprimer certaines
occupations, bonnes sans doute, mais qui, trop
encombrantes, interdisent d’étre réellement ef-
ficaces ot il importe de I'étre davantage.

Combien de catholiques, aujourdhui, sont,
par complaisance, «inscrits» partout et ne
font rien nulle part. Nous n'avons pas a plaire
aux hommes, méme quand ils nous pressent
aimablement d’appartenir a leur cercle, 3 leur
ceuvre ou & leur club. Nous avons a plaire a
Dieu, a agir pour sa plus grande Gloire. Or,
comment y parvenir dans la dirpersion d'un
effort qui croit plus charitable de ne pas se
fixer? Qui dira jamais y parvenir ce qua fait
perdre a la plus sainte des causes un certain
désir de passer pour aimable? Et combien
d’entre nous tendent & penser que l'extension
du Reégne social du Coeur de Jésus se confond

Théotime et Philothée - Les engagements

N . )e
avec les succés mondains quils peuvent

remporter ?

Alors que, tout au contraire, il n'e§t pas
d'esprit qui, plus que celui de I'Evangile, in-
vite le combattant a se dépouiller davantage et
le contraigne a se placer, dans les conditions
psychologiques les plus capables d’entretenir le
«moral » le plus ferme et le plus conquérant.

En effet, pouvons-nous dire avec saint Ignace,
«pour entreprendre de grandes choses pour le
service de notre Seigneur, il est nécessaire de
vaincre les vaines craintes, ne faisant cas ni de
la pauvreté, ni des incommodités, calomnies,
injures et affronts, ni méme de la mort, et
ne jamais saigrir ou avoir de la haine ou de
l'aversion a l'égard de ceux qui nous contre-
disent ou nous persécutent. »

«Dieu n’accepte pas, écrit Monseigneur
Suenens, quon Le serve du bout des lévres
ou du bout des doigts. Du bout des lévres,
en se contentant de quelque rapide priére.
Le monde e§t mauvais, dit-on, trop mauvais
pour pouvoir étre transformé. Il ny a rien

15



16

a faire qua prier pour les malheureux qui se
perdent. «Prions» et souvent une dérobade,
un alibi. Si encore il sagissait d'une priére
substantielle! Mais le «prions» e§t souvent
une forme de pieux soupir et recouvre peu de
choses, si on y regarde de prés. Il ne sagit
pas ici, bien entendu, d’'une vie contemplative
d'une incommensurable valeur, mais qui et
une vocation $péciale et exceptionnelle. Pour le
chrétien dans le monde, la priére valable est le
prélude a l'a&ion, puis I'accompagnement né-
cessaire de celle-ci. L'a&ion humaine et pour
Dieu ce quest l'eau du baptéme et le pain de
'Eucharigtie: elle e§t matiére & l'opération di-
vine. La priére et indispensable; mais elle se
prolonge dans l'a&tion. Je dois implorer Dieu
pour ce prochain qui péche, mais je dois aus-
si lui tendre la main pour l'empécher de se
noyer. Le méme Maitre qui nous a demandé
de prier sans cesse nous a donné l'ordre d’aller
et dagir.

«Seigneur, disait saint Thomas More, don-
nez-moi la grice de travailler a réaliser les
choses pour lesquelles je prie.»

Théotime et Philothée - Les engagements



