
1Théotime et Philothée – Les engagements

L’ENGAGEMENT 
DANS LA CITÉ

1.	 Repères théoriques  : quel est le rôle du chrétien dans la cité humaine ?

2.	 Mise en œuvre pratique  : comment pouvons-nous concrètement nous 
engager pour le bien commun ? Quels types de missions sommes-nous à 
même de remplir ? Quels efforts, sacrifices ou renoncements cela suppose-
t-il  ? Comment mettre nos enfants à contribution sur ce plan  ?

3.	 Difficultés éventuelles et remèdes  : en quoi la question de l’engagement 
peut-elle être une pierre d’achoppement dans notre vie personnelle, 
conjugale et familiale ? Quels peuvent être les excès ou les manques  ? 
Comment y remédier  ? Comment se soutenir les uns les autres  ?

4.	 Sens profond  : que nous apportent nos efforts pour nous engager 
authentiquement au service du bien commun  ? Quel témoignage cela 
peut-il donner  ? Comment éduquer en profondeur nos enfants au sens de 
l’engagement chrétien  ?

5.	 Résolution  : proposons 3 pistes de résolutions concrètes qui permettront 
au groupe de mettre en œuvre la discussion de ce soir.

Théotime
et Philothée

Prochain thème  : la générosité



Théotime et Philothée – Les engagements2

PRÉSENTATION

Description  : groupes de foyers souhaitant 
approfondir la spiritualité salésienne dans 
ses dimensions conjugale et familiale, par des 
TD mensuels en présence d’un aumônier, et 
vivant de cette spiritualité par la mise en 
œuvre d’une règle de vie.

Déroulement d’une soirée  : 
20h15	Chapelet et confessions.
20h40	Apéritif, topo de l’aumônier.
21h00	Dîner, en mettant en commun les 

réponses aux 4 questions du TD.
22h45	Choix d’un PEM et prière finale
23h00	Fin

Rôle de l’aumônier  : il veille à ce que chacun 
prenne la parole et à la rectitude doctrinale 
des échanges. 

Théotime
et Philothée

IDÉAL DE VIE

Chaque jour  :
1. Oraison
2. Prière conjugale
3. Prière du soir en famille
4. Chapelet (en famille si possible)
5. Benedicite et grâces
6. Examen particulier sur le PEM

Samedi
Préparer la Messe de dimanche

Dimanche
Lecture spirituelle

1er vendredi ou 1er samedi
1. Confession
2. Messe
3. Adoration
4. Choix du PEM
5. Point en couple

Chaque année
WE de retraite

CHARTE DES FOYERS

1. Assiduité  : nous ferons l’effort de privilégier les réunions 
ThéoPhilo sur nos autres activités, sauf cas de force majeure.

2. Ponctualité  : nous respecterons l’heure fixée tant pour le 
début que pour la fin de la soirée, par délicatesse des uns en-
vers les autres.

3. Sérieux  : La qualité des échanges du groupe tient surtout 
à la qualité de la préparation individuelle en amont... Nous 
prendrons le temps de lire les documents proposés et de réflé-
chir en couple à des pistes de réponses pour chaque question.

4. Écoute  : nous laisserons un temps de parole à chacun, et les 
écouterons sans interrompre.

5. Respect  : nous respecterons les avis des autres et leurs in-
terrogations.

6. Discrétion  : nous ne répéterons pas au-dehors ce que nous 
aurons entendu au cours de cette soirée sur l’intimité familiale 
des autres foyers.

7. Persévérance  : nous ferons notre possible pour suivre la 
règle de vie et respecter le PEM.

Prière des époux, de saint François de Sales
Ô Dieu, Vous nous avez donnés l’un à l’autre 

par le sacrement de mariage. C’est Vous qui, de 
votre main invisible, avez fait le nœud du lien 
de notre mariage, en nous donnant l’un à l’autre. 
Nous voulons nous chérir, non seulement d’un 
amour humain, mais aussi d’un amour très saint. 
Car notre union ne s’étend pas principalement au 
corps, mais surtout au cœur  : dans l’affection et 
dans l’amour. Notre amour doit être si grand, que 
nous sachions nous respecter dans nos différences 
et savoir nous accepter pour les moments de 
joie ou de difficulté. Seigneur, accordez-nous la 
grâce de cheminer tout au long de notre vie, la 
main dans la main, le regard tourné vers Vous 
pour l’épanouissement de notre amour, comme 
nous l’avons promis au jour de notre mariage. 
Ainsi-soit-il.



3Théotime et Philothée – Les engagements

MAGISTÈRE

Joesph card. Ratzinger, préfet de la Congrégation pour la Doctrine de 
la Foi, 24 novembre 2002

NOTE DOCTRINALE concernant certaines questions sur l’engagement et le comportement des catholiques dans 
la vie politique.

La Congrégation pour la Doctrine de la Foi, après avoir pris, entre autres, l’avis du Conseil pontifical pour les 
Laïcs, a jugé opportun de publier la présente « Note doctrinale concernant certaines questions sur l’engagement et le 
comportement des catholiques dans la vie politique ». Cette Note est adressée aux évêques de l’Église catholique, et de 
manière spéciale aux hommes politiques catholiques ainsi qu’à tous les fidèles laïcs appelés à participer à la vie publique 
et politique dans les sociétés démocratiques.

1. Un enseignement constant 

1. En deux mille ans d’histoire, l’engagement 
des chrétiens dans le monde s’est réalisé sous 
des formes diverses. L’une d’entre elles a été 
la participation à l’action politique : les chré-
tiens, affirmait un écrivain ecclésiastique des 
premiers siècles, « participent à la vie publique 
comme citoyens ». Parmi ses saints, l’Église 
vénère beaucoup d’hommes et de femmes qui 
ont servi Dieu par leur engagement généreux 
dans les activités politiques et gouvernemen-
tales. L’un d’entre eux, saint Thomas More, 
proclamé Patron des responsables de gouver-
nement et des hommes politiques, a su témoi-
gner jusqu’à la mort de « la dignité inaliénable 
de la conscience ». Bien que soumis à diverses 
formes de pressions psychologiques, il a refusé 
tout compromis et, sans renier « sa constante 
fidélité à l’autorité et aux institutions légi-
times » qui l’avait distingué, il a affirmé par 
sa vie et par sa mort que l’« on ne peut sé-
parer l’homme de Dieu, ni la politique de la 
morale ».  

Les sociétés démocratiques actuelles, dans 
lesquelles, à juste titre, tous sont appelés à 
participer à la gestion des affaires publiques 
dans un climat de vraie liberté, requièrent des 
formes nouvelles et plus larges de participa-
tion à la vie publique de la part des citoyens, 
qu’ils soient chrétiens ou non. En effet, tous 
peuvent contribuer, par leur vote, à l’élection 
des législateurs et des responsables de gou-
vernement, et, par d’autres moyens aussi, à 
l’élaboration des orientations politiques et des 

choix législatifs qui, selon eux, servent le mieux 
le bien commun. Dans un système politique 
démocratique, la vie ne pourrait se dérouler de 
manière profitable sans un engagement actif, 
responsable et généreux de tous. Encore que 
cela implique « une grande diversité et com-
plémentarité de formes, de niveaux, de tâches 
et de responsabilités ».

En accomplissant leurs devoirs civils nor-
maux, « guidés par leur conscience chré-
tienne », selon les valeurs conformes à cette 
conscience, les fidèles réalisent aussi la tâche 
qui leur est propre d’animer chrétiennement 
l’ordre temporel, tout en en respectant la na-
ture et la légitime autonomie, et en coopérant 
avec les autres citoyens, selon leur compétence 
spécifique et sous leur propre responsabilité. 
Il résulte de cet enseignement fondamental 
du Concile Vatican II que « les fidèles laïcs 
ne peuvent absolument pas renoncer à la 
participation à la ‘politique’, à savoir à l’action 
multiforme, économique, sociale, législative, 
administrative, culturelle, qui a pour but de 
promouvoir, organiquement et par les insti-
tutions, le bien commun ». Ce bien commun 
inclut la défense et la promotion de réalités 
telles que l’ordre public et la paix, la liberté 
et l’égalité, le respect de la vie humaine et de 
l’environnement, la justice, la solidarité, etc. 

La présente Note ne prétend pas proposer 
de nouveau l’intégralité de l’enseignement de 
l’Église en la matière, qui est d’ailleurs repris 
dans ses lignes essentielles dans le Catéchisme 



Théotime et Philothée – Les engagements4

de l’Église catholique, mais elle veut simple-
ment rappeler quelques principes propres à 
la conscience chrétienne qui inspirent l’en-
gagement social et politique des catholiques 
dans les sociétés démocratiques . Et cela parce 
que, ces derniers temps, souvent par suite du 

cours rapide des événements, sont apparues 
des orientations ambiguës et des positions 
contestables, qui rendent utile la clarification 
de dimensions et d’aspects importants d’une 
telle question.

 II. Quelques points-clés dans le débat 
culturel et politique actuel 

2. La société civile se trouve aujourd’hui dans 
un processus culturel complexe qui signe la fin 
d’une époque et l’incertitude pour celle qui 
se profile à l’horizon. Les grandes conquêtes 
auxquelles on assiste invitent à vérifier quel 
chemin positif l’humanité a parcouru dans le 
progrès et dans l’acquisition de conditions de 
vie plus humaines. La croissance de responsa-
bilité vis-à-vis de pays encore en voie de déve-
loppement est évidemment un signe de grande 
importance qui montre une sensibilité gran-
dissante pour le bien commun. Mais en même 
temps, il n’est pas possible de passer sous si-
lence les graves dangers vers lesquels certaines 
tendances culturelles voudraient orienter les 
législations, et par voie de conséquence les 
comportements des futures générations. 

On constate aujourd’hui un certain relati-
visme culturel qui se manifeste de manière 
évidente en érigeant en théorie et en défen-
dant le pluralisme éthique, qui est la preuve 
de la décadence et de la dissolution de la 
raison et des principes de la loi morale natu-
relle. Dans la ligne de cette tendance, il n’est 
malheureusement pas rare de rencontrer, dans 
des déclarations publiques, des assertions qui 
soutiennent qu’un tel pluralisme éthique est la 
condition de la démocratie. Il en résulte que, 
d’une part, les citoyens revendiquent la plus 
complète autonomie pour leurs choix moraux, 
tandis que, de l’autre, les législateurs pensent 
qu’il faut respecter cette liberté de choix, en 
formulant des lois qui font fi des principes 
de l’éthique naturelle pour se montrer indul-
gent uniquement envers certaines orientations 
culturelles ou morales transitoires, comme 
si toutes les conceptions possibles de la vie 
avaient une égale valeur. En même temps, en 
s’appuyant de façon trompeuse sur la valeur de 
la tolérance, on demande à une bonne partie 
des citoyens – et notamment aux catholiques 
– de renoncer à participer à la vie sociale et 
politique de leur pays selon la conception de 

la personne et du bien commun qu’ils pensent 
humainement vraie et juste, qui serait à mettre 
en œuvre par les moyens licites que le système 
juridique démocratique met de façon égale à la 
disposition de tous les membres de la commu-
nauté politique. L’histoire du XXe siècle suffit 
à montrer que les citoyens qui ont raison sont 
ceux qui jugent totalement fausse la thèse 
relativiste selon laquelle il n’existe pas une 
norme morale enracinée dans la nature même 
de l’homme, au jugement de laquelle doit se 
soumettre toute conception de l’homme, du 
bien commun et de l’État.

3. Cette conception relativiste du pluralisme 
n’a rien à voir avec la légitime liberté qu’ont 
les citoyens catholiques de choisir, parmi les 
opinions politiques compatibles avec la foi et 
la loi morale naturelle, celle qui, selon leur 
propre critère, correspond le mieux aux exi-
gences du bien commun. La liberté politique 
n’est pas fondée, et ne peut pas l’être, sur l’idée 
relativiste selon laquelle toutes les conceptions 
du bien de l’homme ont la même vérité et 
la même valeur, mais sur le fait que les acti-
vités politiques visent, pour chaque cas, à la 
réalisation extrêmement concrète du vrai bien 
humain et social, dans un contexte historique, 
géographique, économique, technologique et 
culturel bien déterminé. La réalisation concrète 
et la diversité des circonstances engendrent 
généralement une pluralité d’orientations et de 
solutions, qui doivent toutefois être morale-
ment acceptables. Il n’appartient pas à l’Église 
de formuler des solutions concrètes – et en-
core moins des solutions uniques – pour des 
questions temporelles que Dieu a laissées au 
jugement libre et responsable de chacun, bien 
qu’elle ait le droit et le devoir de prononcer 
des jugements moraux sur des jugements 
temporels, lorsque la foi et la loi morale le 
requièrent. Si les chrétiens sont tenus « de 
reconnaître la légitime multiplicité et diversité 
des options temporelles », ils sont également 



5Théotime et Philothée – Les engagements

appelés à s’opposer à une conception du plura-
lisme marquée par le relativisme moral, qui est 
nuisible pour la vie démocratique elle-même, 
celle-ci ayant besoin de fondements vrais 
et solides, c’est-à-dire de principes éthiques 
qui, en raison de leur nature et de leur rôle 
de fondement de la vie sociale, ne sont pas 
« négociables ».    

En ce qui concerne le militantisme poli-
tique concret, il faut noter que le caractère 
contingent de certains choix en matière 
sociale, le fait que diverses stratégies sont 
souvent possibles pour réaliser ou garantir 
une même valeur substantielle de fond, la 
possibilité d’interpréter de manière différente 
certains principes fondamentaux de la théorie 
politique, ainsi que la complexité technique 
d’une bonne partie des problèmes politiques, 
tout cela explique le fait qu’il y ait en général 
une pluralité de partis à l’intérieur desquels les 
catholiques puissent choisir de militer, pour 
exercer – surtout à travers la représentation 
parlementaire – leurs droits et leurs devoirs 
dans la construction de la vie civile de leur 
pays . Ce constat évident ne peut cependant 
se confondre avec un pluralisme indéterminé 
dans le choix des principes moraux et des 
valeurs fondamentales auxquels on se réfère. 
La légitime pluralité des options temporelles 
garde intacte la source d’où provient l’enga-
gement des catholiques dans la politique, et 
cette dernière se réfère directement à la doc-
trine morale et sociale chrétienne. C’est à cet 
enseignement que les laïcs catholiques doivent 
toujours se conformer pour avoir la certitude 
que leur participation à la vie politique est 
empreinte d’une responsabilité cohérente à 
l’égard des réalités temporelles. 

L’Église a conscience que si, d’une part, le 
chemin de la démocratie exprime au mieux 
la participation directe des citoyens aux choix 
politiques, d’autre part, il n’est possible que 
dans la mesure où il est fondé sur une juste 
conception de la personne. Sur ce principe, 
l’engagement des catholiques ne peut tolérer 
aucun compromis, car, autrement, le témoi-
gnage de la foi chrétienne dans le monde, 
ainsi que l’unité et la cohérence interne des fi-
dèles eux-mêmes, feraient défaut. La structure 
démocratique sur laquelle entend se construire 
un État moderne aurait une certaine fragilité 
si elle ne prenait pas comme fondement le ca-
ractère central de la personne. C’est d’ailleurs 

le respect de la personne qui rend possible la 
participation démocratique. Comme l’enseigne 
le Concile Vatican II, « la sauvegarde des droits 
de la personne est en effet la condition in-
dispensable pour que les citoyens, individuel-
lement ou en groupe, puissent participer acti-
vement à la vie et à la gestion de la Nation ». 

4. À partir de là, s’étend le réseau complexe 
des problématiques actuelles, qui n’ont pas eu 
à affronter les questions des siècles passés. 
Les conquêtes scientifiques ont en effet per-
mis d’atteindre des objectifs qui ébranlent les 
consciences et qui obligent à trouver des so-
lutions susceptibles de respecter les principes 
éthiques d’une manière cohérente et solide. 
On assiste au contraire à des tentatives de lé-
gislation qui visent à briser le caractère intan-
gible de la vie humaine, sans tenir compte des 
conséquences qui en découlent pour l’existence 
et l’avenir des peuples dans le domaine de la 
formation de la culture et des comportements 
sociaux. Dans une telle situation, les catho-
liques ont le droit et le devoir d’intervenir 
pour rappeler le sens le plus profond de la 
vie et des responsabilités qui incombent à tous 
en cette matière. Dans la droite ligne de l’en-
seignement constant de l’Église, Jean-Paul II a 
maintes fois répété que ceux qui sont engagés 
directement dans les instances législatives ont 
« une obligation précise de s’opposer » à toute 
loi qui s’avère un attentat contre la vie hu-
maine. Pour eux, comme pour tout catholique, 
il est impossible de participer à des campagnes 
d’opinion en faveur de telles lois, et il n’est 
permis à personne de les soutenir par sonvote 
. Comme l’a enseigné Jean-Paul II dans l’ency-
clique Evangelium vitae à propos du cas où il 
ne serait pas possible d’éviter ou d’abroger to-
talement une loi permettant l’avortement déjà 
en vigueur ou mise au vote, cela n’empêche 
pas qu’« un parlementaire, dont l’opposition 
personnelle absolue à l’avortement serait ma-
nifeste et connue de tous, pourrait licitement 
apporter son soutien à des propositions desti-
nées à limiter les préjudices d’une telle loi et 
à en diminuer ainsi les effets négatifs sur le 
plan de la culture et de la moralité publique »..      

Dans ce contexte, il faut ajouter que la 
conscience chrétienne bien formée ne permet 
à personne d’encourager par son vote la mise 
en œuvre d’un programme politique ou d’une 
loi dans lesquels le contenu fondamental de 
la foi et de la morale serait évincé par la 



Théotime et Philothée – Les engagements6

présentation de propositions différentes de ce 
contenu ou opposées à lui. Parce que la foi est 
un tout indivisible, il n’est pas logique d’isoler 
un de ses éléments au détriment de la totalité 
de la doctrine catholique.

L’engagement politique en faveur d’un aspect 
isolé de la doctrine sociale de l’Église ne suf-
fit pas à répondre totalement à la responsa-
bilité pour le bien commun. Les catholiques 
ne peuvent pas non plus songer à déléguer 
à d’autres l’engagement qu’ils ont reçu de 
l’Évangile de Jésus Christ, pour que la vérité 
sur l’homme et sur le monde puisse être an-
noncée et atteinte.

Quand l’action politique est confrontée à 
des principes moraux qui n’admettent ni dé-
rogation, ni exception, ni aucun compromis, 
l’engagement des catholiques devient plus 
évident et se fait lourd de responsabilités. 
Face à ces exigences éthiques fondamentales 
auxquelles on ne peut renoncer, les chrétiens 
doivent en effet savoir qu’est en jeu l’essence 
de l’ordre moral, qui concerne le bien intégral 
de la personne. Tel est le cas des lois civiles 
en matière d’avortement et d’euthanasie (à ne 
pas confondre avec le renoncement à l’achar-
nement thérapeutique qui, même du point de 
vue moral, est légitime), qui doivent protéger 
le droit primordial à la vie, depuis sa concep-
tion jusqu’à sa fin naturelle. De la même ma-
nière, il faut rappeler le devoir de respecter et 
de protéger les droits de l’embryon humain. 
De même, il faut préserver la protection et la 
promotion de la famille, fondée sur le mariage 
monogame entre personnes de sexe différent, 

et protégée dans son unité et sa stabilité, face 
aux lois modernes sur le divorce : aucune autre 
forme de vie commune ne peut en aucune 
manière lui être juridiquement assimilable, 
ni ne peut recevoir, en tant que telle, une 
reconnaissance légale. De même, la garantie 
de liberté d’éducation des enfants est un droit 
inaliénable des parents, reconnu entre autre 
par les Déclarations internationales des droits 
humains. Dans cette même ligne, il faut pen-
ser à la protection sociale des mineurs et à la 
libération des victimes des formes modernes 
d’esclavage (que l’on pense par exemple à la 
drogue et à l’exploitation de la prostitution). 
On ne peut exclure de cette liste le droit à 
la liberté religieuse et le développement dans 
le sens d’une économie qui soit au service 
de la personne et du bien commun, dans le 
respect de la justice sociale, du principe de 
solidarité humaine et de la subsidiarité, qui 
veut que « les droits de toutes les personnes, 
de toutes les familles et de tous les groupes, 
et que l’exercice de ces droits, soient recon-
nus ». Enfin, comment ne pas voir dans ces 
exemples le grand thème de la paix. Une 
vision irénique et idéologique tend parfois à 
donner un sens profane à la valeur de la paix, 
tandis que, dans d’autres cas, on se limite à 
un jugement éthique sommaire, oubliant la 
complexité des raisons en question. La paix 
est toujours « œuvre de la justice et effet de 
la charité » ; elle exige le refus radical et absolu 
de la violence et du terrorisme, et elle requiert 
un engagement constant et vigilant de la part 
de ceux qui ont une responsabilité politique.

 III. Principes de la doctrine catholique 
sur la laïcité et le pluralisme 

5. Face à ces questions, s’il est permis 
d’admettre une pluralité de méthodologies 
qui reflètent des sensibilités et des cultures 
différentes, aucun fidèle chrétien ne peut ce-
pendant en appeler au principe du pluralisme 
et de l’autonomie des laïcs en politique pour 
favoriser des solutions qui compromettent 
ou qui atténuent la sauvegarde des exigences 
éthiques fondamentales pour le bien commun 
de la société. En soi, il ne s’agit pas de « va-
leurs confessionnelles », car de telles exigences 
éthiques sont enracinées dans l’être humain 
et appartiennent à la loi morale naturelle. 
Elles n’exigent pas de ceux qui les défendent 

la profession de la foi chrétienne, même si la 
doctrine de l’Église les confirme et les pro-
tège toujours et partout comme un service 
désintéressé de la vérité sur l’homme et sur le 
bien commun de la société civile. D’autre part, 
on ne peut nier que la politique doit aussi se 
référer à des principes qui possèdent une va-
leur absolue précisément parce qu’ils sont au 
service de la dignité de la personne et du vrai 
progrès humain. 

6. Le rappel qui est souvent fait en ce qui 
concerne la « laïcité » et qui devrait guider l’en-
gagement des catholiques exige une clarifica-
tion, et pas seulement d’ordre terminologique. 



7Théotime et Philothée – Les engagements

La promotion en conscience du bien commun 
de la société politique n’a rien à voir avec le 
« confessionnalisme » ou l’intolérance religieuse. 
Pour la doctrine morale catholique, la laïcité, 
comprise comme autonomie de la sphère civile 
et politique par rapport à la sphère religieuse 
et ecclésiastique – mais pas par rapport à la 
sphère morale –, est une valeur acquise et re-
connue par l’Église, et elle appartient au patri-
moine de civilisation déjà atteint. Jean-Paul II 
a maintes fois mis en garde contre les périls 
qu’entraîne toute confusion entre la sphère 
religieuse et la sphère politique. « On arrive à 
des situations très délicates lorsqu’une norme 
spécifiquement religieuse devient, ou tend 
à devenir, loi de l’État, sans que l’on tienne 
compte comme on le devrait de la distinction 
entre les compétences de la religion et celles 
de la société politique. Identifier loi religieuse 
et loi civile peut effectivement étouffer la li-
berté religieuse et aller jusqu’à limiter ou nier 
d’autres droits inaliénables de l’homme ». Tous 
les fidèles sont bien conscients que les actes 
spécifiquement religieux (profession de la foi, 
accomplissement des actes de culte ou des 
Sacrements, doctrines théologiques, communi-
cation réciproque entre les autorités religieuses 
et les fidèles, etc.) restent hors de la compé-
tence de l’État, qui ne doit pas s’en mêler, et 
qui ne peut en aucune manière y obliger ou 
les empêcher, sauf en cas de nécessité fon-
dée sur l’ordre public. La reconnaissance des 
droits civils et politiques, ainsi que la mise à 
disposition des services publics, ne peuvent 
être conditionnés par des convictions ou des 
prestations de nature religieuse de la part des 
citoyens. 

Il en va tout autrement du droit et du de-
voir des citoyens catholiques, comme de tous 
les autres citoyens, de rechercher sincèrement 
la vérité, de promouvoir et de défendre par 
des moyens licites les vérités morales concer-
nant la vie sociale, la justice, la liberté, le 
respect de la vie et des autres droits de la 
personne. Le fait que certaines de ces vérités 
soient aussi enseignées par l’Église ne réduit 
en rien la légitimité civile ni la « laïcité » de 
l’engagement de ceux qui se reconnaissent 
en elles, indépendamment du rôle que la re-
cherche rationnelle et la certitude procédant 
de la foi ont joué dans leur reconnaissance par 
chaque citoyen. En effet, la « laïcité » désigne 
en premier lieu l’attitude de qui respecte les 

vérités procédant de la connaissance naturelle 
sur l’homme qui vit en société, même si ces 
vérités sont enseignées aussi par une religion 
particulière, car la vérité est une. Ce serait une 
erreur de confondre la juste autonomie que les 
catholiques doivent avoir en politique, avec la 
revendication d’un principe qui fait fi de l’en-
seignement moral et social de l’Église. 

Par son intervention dans ce domaine, le 
Magistère de l’Église n’entend pas exercer 
un pouvoir politique ni supprimer la liberté 
d’opinion des catholiques sur des questions 
contingentes. Il veut au contraire – confor-
mément à sa mission – éduquer et éclairer la 
conscience des fidèles, surtout de ceux qui se 
consacrent à la vie politique, afin que leur ac-
tion reste toujours au service de la promotion 
intégrale de la personne et du bien commun. 
L’enseignement social de l’Église n’est pas une 
ingérence dans le gouvernement des pays. Il 
établit assurément un devoir moral de cohé-
rence pour les fidèles laïcs, intérieur à leur 
conscience, qui est unique et une. « Dans leur 
existence, il ne peut y avoir deux vies parallèles, 
d’un côté la vie qu’on nomme ‘spirituelle’ avec 
ses valeurs et ses exigences ; et de l’autre, la 
vie dite ‘séculière’, c’est-à-dire la vie de famille, 
de travail, de rapports sociaux, d’engagement 
politique, d’activités culturelles. Le sarment 
greffé sur la vigne qui est le Christ donne 
ses fruits en tout secteur de l’activité et de 
l’existence. Tous les secteurs de la vie laïque, 
en effet, rentrent dans le dessein de Dieu, 
qui les veut comme le ‘lieu historique’ de la 
révélation et de la réalisation de la charité de 
Jésus Christ à la gloire du Père et au service 
des frères. Toute activité, toute situation, tout 
engagement concret – comme, par exemple, 
la compétence et la solidarité dans le travail, 
l’amour et le dévouement dans la famille et 
dans l’éducation des enfants, le service social 
et politique, la présentation de la vérité dans 
le monde de la culture – tout cela est occasion 
providentielle pour un exercice continuel de la 
foi, de l’espérance et de la charité’ ». 

Vivre et agir en politique conformément à 
sa conscience ne revient pas à se plier à des 
positions étrangères à l’engagement politique 
ou à une forme de confessionnalisme ; mais 
c’est l’expression par laquelle les chrétiens 
apportent une contribution cohérente pour 
que, à travers la politique, s’instaure un ordre 



Théotime et Philothée – Les engagements8

social plus juste et conforme à la dignité de la 
personne humaine.

Dans les sociétés démocratiques, toutes les 
propositions sont soumises à discussion et 
évaluées librement. Les personnes qui, au 
nom du respect de la conscience individuelle, 
voudraient voir dans le devoir moral qu’ont 
les chrétiens d’être en harmonie avec leur 
conscience un élément pour les disqualifier 
politiquement, leur refusant le droit d’agir en 
politique conformément à leurs convictions 
sur le bien commun, tomberaient dans une 
forme de laïcisme intolérant. Dans une telle 
perspective en effet, on entend refuser à la 

foi chrétienne non seulement toute impor-
tance politique et culturelle, mais jusqu’à la 
possibilité même d’une éthique naturelle. S’il 
en était ainsi, la voie serait ouverte à une 
anarchie morale qui ne pourrait jamais être 
identifiée à une forme quelconque de plura-
lisme légitime. La domination du plus fort sur 
le faible serait la conséquence évidente d’une 
telle position. D’autre part, la marginalisation 
du christianisme ne pourrait servir à l’avenir 
envisagé d’une société, ni à la concorde entre 
les peuples. De plus, elle minerait les fonde-
ments culturels et spirituels de la civilisation.

IV. Considérations sur des aspects particuliers  
7. Dans des circonstances récentes, il est 

arrivé que, même au sein de certaines associa-
tions ou organisations d’inspiration catholique, 
sont apparues des orientations en faveur de 
forces et de mouvements politiques qui, sur 
des questions éthiques fondamentales, ont 
exprimé des positions contraires à l’enseigne-
ment moral et social de l’Église. De tels choix 
et de telles connivences, parce qu’ils sont en 
contradiction avec des principes fondamen-
taux de la conscience chrétienne, ne sont pas 
compatibles avec l’appartenance à des associa-
tions ou à des organisations qui se définissent 
comme catholiques. De manière analogue, il 
faut noter que, dans certains pays, certaines 
revues et certains périodiques catholiques ont 
donné à leurs lecteurs, à l’occasion de choix 
politiques, une orientation ambiguë et inco-
hérente, interprétant de manière équivoque 
le sens de l’autonomie des catholiques en 
politique, sans prendre en considération les 
principes auxquels on devrait se référer. 

La foi en Jésus Christ, qui s’est présenté lui-
même comme « la voie, la vérité et la vie » (Jn 
14, 6), demande aux chrétiens un effort pour 
participer, avec un plus grand engagement, 
à l’édification d’une culture qui, inspirée de 
l’Évangile, propose à nouveau le patrimoine 
de valeurs et de contenu de la Tradition ca-
tholique. La nécessité de présenter en termes 
culturels modernes le fruit de l’héritage spi-
rituel, intellectuel et moral du catholicisme 
apparaît aujourd’hui marquée par une urgence 
qu’on ne peut différer, notamment pour éviter 
le risque d’une dispersion culturelle des catho-
liques. En outre, la densité culturelle acquise 

et la maturité d’expérience dans l’engagement 
politique que les catholiques ont su dévelop-
per, dans divers pays, surtout dans les décen-
nies qui ont suivi la seconde guerre mondiale, 
ne peuvent susciter en eux aucun complexe 
d’infériorité en regard d’autres propositions 
dont l’histoire récente a montré la faiblesse 
ou l’échec radical. Il ne suffit pas de penser, 
et ce serait réducteur, que l’engagement social 
des catholiques puisse se limiter à une simple 
transformation des structures, car, si à la 
base il n’y a pas une culture capable de re-
cevoir, de justifier et d’envisager les exigences 
qui découlent de la foi et de la morale, les 
transformations reposeront toujours sur des 
fondements fragiles.  

La foi n’a jamais prétendu enfermer les élé-
ments socio-politiques dans un cadre rigide, 
ayant conscience que la dimension historique 
dans laquelle vit l’homme impose de tenir 
compte de situations imparfaites et souvent en 
rapide mutation. À cet égard, il faut rejeter les 
positions politiques et les comportements qui 
s’inspirent d’une vision utopique qui, trans-
formant la tradition de la foi biblique en une 
espèce de prophétisme sans Dieu, manipule le 
message religieux, en dirigeant la conscience 
vers un espoir purement terrestre, qui annule 
ou réduit la tension chrétienne vers la vie 
éternelle. 

En même temps, l’Église enseigne qu’il 
n’existe pas d’authentique liberté sans vérité. 
« La vérité et la liberté, en effet, vont de pair 
ou bien elles périssent misérablement en-
semble », a écrit Jean-Paul II. Dans une société 
où la vérité n’est pas recherchée et où on ne 



9Théotime et Philothée – Les engagements

cherche pas à l’atteindre, toute forme d’exer-
cice authentique de la liberté est aussi affaiblie, 
ouvrant la voie à une attitude libertaire et à 
un individualisme qui nuisent à la protection 
du bien de la personne et de la société entière. 

8. A ce propos, il est bon de rappeler une 
vérité qui n’est pas toujours perçue aujourd’hui 
ou qui n’est pas formulée de manière exacte 
dans l’opinion publique courante : le droit 
à la liberté de conscience, et spécialement à 
la liberté religieuse, proclamé par la Décla-
ration Dignitatis humanæ du Concile Vatican 
II, se fonde sur la dignité ontologique de la 
personne humaine, et en aucun cas sur une 
égalité qui n’existe pas entre les religions et 
entre les systèmes culturels humains. Dans 

cette ligne, le Pape Paul VI a affirmé que « le 
Concile ne fonde en aucune manière ce droit 
sur le fait que toutes les religions et toutes 
les doctrines, même erronées, qui touchent à 
ce domaine, auraient une valeur plus ou moins 
égale. Ce droit, il le fonde sur la dignité de 
la personne humaine, qui exige de ne pas être 
soumise à des contraintes extérieures tendant 
à opprimer sa conscience dans la recherche de 
la vraie religion et dans l’adhésion à celle-ci ». 
L’affirmation de la liberté de conscience et de 
la liberté religieuse ne contredit donc en rien 
la condamnation de l’indifférentisme et du re-
lativisme religieux par la doctrine catholique, 
bien plus, elle est en parfaite syntonie avec 
elle.

V. Conclusion 
9. Les orientations données dans cette Note 

veulent éclairer un des aspects les plus impor-
tants de l’unité de la vie chrétienne : la cohé-
rence entre la foi et la vie, entre l’Évangile et la 
culture, rappelée par le Concile Vatican II. Le 
Concile exhorte les fidèles à « s’acquitter avec 
fidélité de leurs tâches terrestres, et cela en se 
laissant conduire par l’esprit de l’Évangile. Ils 
s’éloignent de la vérité ceux qui, sachant que 
nous n’avons pas ici-bas de cité permanente, 
mais que nous cherchons à atteindre la cité 
future, croient, pour cela, pouvoir négliger 
leurs devoirs terrestres en perdant de vue que 
la foi même crée une obligation plus grande 
de les accomplir, en fonction de la vocation 

propre à chacun ». Puissent les fidèles être 
désireux de pouvoir « mener toutes leurs ac-
tivités terrestres en unissant dans une vivante 
synthèse tous les efforts humains, familiaux, 
professionnels, scientifiques ou techniques, et 
les valeurs religieuses, sous la haute ordon-
nance desquelles tout est coordonné à la gloire 
de Dieu  ».

Le Souverain Pontife Jean-Paul II, durant 
l’audience du 21 novembre 2002, a approuvé 
cette Note, qui avait été décidée par la Session 
ordinaire de la Congrégation pour la Doctrine 
de la Foi, et il en a ordonné la publication. 

  

PATRISTIQUE

Saint Jean Chrysostome, Homélie sur la Première Épître aux Corinthiens

Q uel est le profit pour nous, 
chrétiens, de nous rassembler et de 
prier, si, après cela, nous négligeons 

les plus faibles ? Quand tu fais l’aumône, tu 
es prêtre de Dieu ; car tu offres un sacri-
fice spirituel. Prends donc soin de ceux qui 
sont dans le besoin, et considère-les comme 
membres du corps du Christ. Ne dis pas : 
« Mais je n’ai rien de superflu, je suis pauvre 

moi-même. » Ne méprise pas les dons que tu 
possèdes ; même un petit don a de la valeur 
s’il est donné avec amour.

Mais ne te contente pas de donner des au-
mônes ; que ta vie soit un exemple pour tous. 
Chaque jour, nous devons chercher comment 
nous pouvons nous entraider, comment nous 
pouvons encourager ceux qui vacillent, com-
ment nous pouvons venir en aide à ceux qui 



Théotime et Philothée – Les engagements10

tombent. Que nul ne dise : « Je ne suis qu’un 
simple citoyen, pourquoi devrais-je m’occuper 
des autres ? » Justement, en tant que membre 
du corps du Christ, chacun de nous a un de-
voir envers tous les autres membres. Si le pied 
disait : « Je ne suis pas une main, donc je ne 
suis pas du corps, » où serait le corps ? Ainsi, 
si toi, en tant que chrétien, tu refuses de t’en-
gager dans les affaires de tes frères, alors où 
est l’amour du Christ qui devrait être en toi ? 
 
Nous ne sommes pas nés pour nous-mêmes 

seulement ; notre ville est le monde, et notre 
devoir est de prendre soin de chacun, comme 
Dieu prend soin de nous. Que le riche prenne 
soin du pauvre, que le savant prenne soin de 
celui qui manque de connaissance, que celui 
qui est fort prenne soin du faible. La véritable 
richesse, c’est la charité et le partage. Nous 
sommes tous responsables les uns des autres, 
car ainsi le Seigneur nous a commandé d’ai-
mer non seulement nos amis, mais aussi nos 
ennemis.

Saint Augustin, La Cité de Dieu (Livre XIX, chapitre 17)

C ar la paix du corps et de l’âme 
consiste dans un ordre bien réglé et 
une harmonie parfaite, et cet ordre, 

cette harmonie, cette paix, ce bonheur où 
l’âme a tant d’intérêt, est celui qui fait qu’elle 
se règle selon la raison, et la raison selon 
Dieu. L’ordre de la Cité de Dieu invite à cette 
paix universelle : c’est ainsi que l’homme doit 
désirer pour la société humaine le bien de la 
paix, c’est-à-dire la tranquillité de l’ordre.

Mais le chrétien ne peut pas se contenter 
de chercher la paix de l’âme et ignorer celle 
de la cité. Nous devons œuvrer pour le bien 
de la société où nous vivons, car Dieu a placé 
les hommes ensemble pour qu’ils vivent en 
paix, selon l’ordre qu’il a établi. Ce n’est pas 
une paix hypocrite, mais une paix qui établit 
une justice vraie, où chaque membre de la cité 
terrestre trouve son bien véritable. Et quel est 
ce bien ? Ce n’est pas dans la possession des 
richesses ou dans le pouvoir, mais dans le par-
tage de la vertu et de la charité.

C’est pourquoi les chrétiens doivent tra-
vailler dans la cité terrestre pour instau-
rer la justice et la paix, même s’ils savent 
qu’une paix parfaite n’existera qu’au Ciel. Car 
la justice parfaite n’existe pas ici-bas, mais 
les fidèles doivent aspirer à faire de la cité 
terrestre une image de la Cité de Dieu, en 
pratiquant la charité et la bienveillance en-
vers tous. Ainsi, tout chrétien est un citoyen 
des deux cités : celle de la terre et celle du 
Ciel, et il a des devoirs envers chacune. 
 
Il doit aimer la cité terrestre et y participer 
activement, mais sans jamais perdre de vue 
que sa citoyenneté ultime est en Dieu. Car 
comme l’âme se règle selon Dieu et gouverne 
le corps, de même, il faut que les chrétiens 
soient le sel de la terre, travaillant pour le 
bien des autres, amenant la paix et la justice 
autour d’eux. Ce n’est pas là un commande-
ment facile, mais c’est là la véritable mission 
des enfants de Dieu sur terre. »

LA JOIE DE SE DONNER

Édouard Montier, propos recueillis par Anne-Laure Filhol, 14/09/2016

Après une brillante carrière dans un grand 
groupe américain, cet ingénieur a créé le 
Réseau des entrepreneurs solidaires. L’enjeu : 
venir en aide à des congrégations qui sou-
tiennent les plus démunis sur la planète.

« Nous venions d’atterrir à Nouakchott 
(Mauritanie) mon copilote et moi. Notre ob-
jectif était double : participer à une grande 
course aérienne et remettre des médicaments 
et de l’argent aux sœurs missionnaires de 
Notre-Dame d’Afrique, qui vivaient dans un 



11Théotime et Philothée – Les engagements

bidonville. Cela faisait un an que je menais ce 
projet, non sans difficultés. Du jour où j’avais 
posé ma démission, mon carnet d’adresses, 
élaboré au cours d’une longue carrière dans 
les sphères dirigeantes du groupe Microsoft, à 
Seattle (États-Unis), avait préféré se taire. Quel 
est l’intérêt de donner aux pauvres si l’on n’en 
retire aucun profit ? La claque était rude.

En découvrant le bidonville, ce 29 septembre 
2005, j’ai trouvé ce que je cherchais depuis 
mon enfance : une joie d’aimer et d’être aimé 
gratuitement. Du cœur de ces religieuses lu-
mineuses, qui pansaient les plaies dans des 
conditions effroyables, j’ai vu jaillir un amour 
sans limite pour tout homme. Dans leur ma-
ternité spirituelle, ces femmes donnaient vie 
aux enfants. Et si certains d’entre eux allaient 
mourir, ils auraient vu sur Terre un visage 
humain conforme à ce qu’est Dieu : un visage 
d’amour gratuit. Dans ce bidonville, j’ai compris 
que plus rien n’avait désormais d’importance 
dans ma vie. L’Esprit saint est venu frapper 
à ma porte pour me souffler que j’étais, moi 
aussi, fait pour me donner gratuitement. Telle 
était la réponse à la question que je n’avais osé 
poser à Dieu et qui pourtant me taraudait de-
puis toujours : pour quoi suis-je fait ? Par leur 
engagement de vie, ces sœurs, abandonnées au 
Christ, me montraient ce qu’il me manquait : 
jusqu’alors, j’avais voulu faire sans Lui. Or la 
force, la joie, l’espérance de ces sœurs, pré-
sentes ici depuis des années, étaient la preuve 
que Dieu tient ses promesses lorsqu’on scelle 
une alliance avec Lui : Il n’abandonne pas.

Lors de mon évacuation sanitaire quelques 
jours plus tard – j’avais contracté le choléra 
et développé une septicémie foudroyante –, je 
me suis reconnu dans la figure évangélique de 
l’homme riche (Luc, 12) : j’étais à la frontière 
de la mort, et ce que j’avais amassé ne servait 
strictement à rien. La vie ne tient qu’au fil 
de la grâce, un rien la détruit. Remerciant la 
sainte Vierge de m’avoir montré cet amour 
chez les religieuses, je lui ai ensuite promis 
que si je survivais j’en témoignerais.

Dans ce monde de la réussite, la 
lumière ne rentrait plus. Parfait en 
apparence, il était vide à l’intérieur.

Quatre ans auparavant, les attentats du 11 
septembre ébranlaient le monde. Les tours 
s’écroulaient, le marché de Wall Street s’arrêtait, 
le système financier, symbole de surpuissance, 

était réduit au silence total. Ce monde-là était 
mort. J’en faisais partie. À 38 ans, je dirigeais 
les ventes de Microsoft. Ma carrière était de-
venue une idole. Dans une course folle, j’avais 
gravi les échelons pour me prouver que j’étais 
capable de réussir. Capable de faire fructifier 
mes capacités, moi qui avais été mis à la rue 
lors de mes études, après m’être rebellé contre 
ma situation familiale. Profondément blessé à 
l’âge de 5 ans par le divorce puis le remariage 
de mes parents, je menais depuis une re-
cherche éperdue de justice et de vérité. Enfant, 
je n’étais pas dupe lorsqu’on m’expliquait qu’il 
fallait nous réjouir de ces nouvelles unions et 
tirer un trait sur notre famille. Étudiant en 
classes préparatoires, à Paris, puis à Polytech-
nique, à Grenoble, je vivais dans une chambre 
non chauffée située au-dessus d’un hangar, et 
liais de vraies amitiés avec les personnes de la 
rue, les seules à répondre à mon désir de sens.

Estimant qu’on pouvait réussir dans la vie 
par le savoir, j’ai accumulé les diplômes. Pour 
comprendre que cette quête sans fin n’appor-
tait pas le bonheur. J’ai ensuite misé sur le 
pouvoir, par des responsabilités en entreprise. 
Je n’en étais pas plus heureux. J’ai enfin cru 
que l’argent m’apporterait satisfaction. Mais il 
ne faisait qu’accroître ma soif de vérité et de 
justice. Peu à peu, je découvris que ma carrière 
anesthésiait totalement ma conscience. Nous 
étions régis par les dogmes du profit et du 
toujours plus ; par la promesse d’une pléni-
tude de vie qui n’arrivait pas. Le combat ne 
cessait jamais, tout était remis en question au 
gré de l’écroulement de nos tours de Babel. 
Dans cette situation d’asservissement, vient le 
moment où l’on se pose la question d’accepter 
ou non d’être esclave. Il n’est plus question de 
savoir, de pouvoir, d’argent mais de foi : qu’est 
ce qui gouverne le monde ? Dans ce monde de 
la réussite, la lumière ne rentrait plus. Parfait 
en apparence, il était vide à l’intérieur.

J’avais une certaine arrogance envers Dieu et 
une indifférence aux petits messages qu’Il me 
transmettait. Il ne me venait pas à l’esprit de 
lui demander : que veux-tu de moi ? Comment 
pourrais-je t’être utile ? La révolte battait en 
moi, mais j’étais incapable de m’abandonner à 
Lui. Jusqu’au jour où les attentats du 11 sep-
tembre ont provoqué un cataclysme intérieur. 
Il fallait que je sorte de cette folie et que je 
donne un sens à ma vie, plus puissant, plus 



Théotime et Philothée – Les engagements12

vrai, plus juste. En démissionnant, je perdais 
mes sécurités mais je retrouvais ma liberté.

Après mon voyage en Afrique, en 2005, j’ai 
tenu ma promesse : j’ai changé les statuts de 
l’œuvre que j’avais fondée un an plus tôt, le 
Réseau des entrepreneurs solidaires (RES), de 
sorte que l’argent récolté aille à 100% aux 
pauvres. Les sœurs m’avaient montré une 
école de la sainteté où l’on réapprend la joie 
de se donner gratuitement. Je voulais que cette 
organisation, ouverte à tous, croyants ou non, 
permette aux religieuses d’appeler à l’aide.

Il ne s’agit pas de faire par nos 
propres forces mais de nous abandon-
ner à la main de Dieu.

Lors de mon rapatriement d’urgence, de 
l’Afrique vers la France, j’avais failli mourir, 
comme tant de gens là-bas, à cause du manque 
de médicaments. Donner à des sœurs, même 

pour sauver des vies humaines n’intéresse 
personne car on ne gagne rien : aucune voix 
en politique, aucune influence, aucun pouvoir 
social. Alors, j’ai fait un pacte avec Dieu : « Si 
tu penses que je suis sur la bonne voie en 
travaillant à cette fondation, Tu t’occupes de 
ma vie et je m’occupe de tes religieuses. Tu 
prends les rênes. Tu m’envoies les demandes 
des sœurs. » Très vite, RES a reçu une multi-
tude d’appels à l’aide. Les messages des sœurs 
nous révélaient à quel point le Christ voulait 
les aider. 

La route de la vie éternelle passe par la 
gratuité et le don de soi. Ce chemin prend 
la forme d’une croix dont il ne faut pas avoir 
peur, car des grâces sont données pour fran-
chir les difficultés. Il ne s’agit pas de faire par 
nos propres forces mais de nous abandonner 
à la main de Dieu qui écrit l’histoire, pas sans 
l’homme, pas contre l’homme, mais avec lui. »

BÉNÉVOLAT : LES QUESTIONS IMPORTANTES 
À SE POSER AVANT DE S’ENGAGER

Aleteia, propos recueillis par Bénédicte de Saint-Germain

Vous voulez vous rendre utile au sein de votre paroisse, de l’école de vos enfants ou bien au sein d’une association, 
mais vous n’êtes pas sûr de vous et de vos possibilités ? Pour prendre la bonne décision, prenez le temps de bien réfléchir 
et surtout posez-vous les bonnes questions.

N ‌ous sommes� souvent sollicités de 
toutes parts  : la paroisse cherche des 
bénévoles pour la liturgie, les fleurs 

ou la garderie  ; l’école privée catholique re-
crute des catéchistes  ; le club de sport ou l’as-
sociation humanitaire cherche son trésorier… 
Souvent, l’appel est lancé à tout vent, facilitant 
l’esquive. Parfois la question nous est posée 
très directement  : « Acceptez-vous de prendre 
telle responsabilité ? »

Et puis, il y a aussi la petite voix intérieure 
qui rappelle qu’il y a quelques mois on voulait 
s’inscrire dans une association pour aider les 
plus démunis. Mais attention, quelle que soit 
la manière dont l’engagement nous est pré-
senté, un temps de réflexion s’impose, seul, à 
deux ou en famille avant de se lancer. A l’oc-
casion de la journée mondiale du bénévolat, ce 

5 décembre, le père Xavier Lefebvre propose 
quelques critères concrets pour nourrir cette 
réflexion.

Pourquoi s’engager  ?
Père Xavier Lefebvre : Je ne peux être chré-

tien sans m’engager. Cela développe en moi 
la vertu de charité, l’amour pour l’Église et 
pour mes frères. Écoutons saint Jacques  : 
« C’est par mes œuvres que je te montrerai 
la foi » (Jc 2, 18). Il n’est pas possible de se 
replier égoïstement sur soi en croyant que la 
paroisse ou l’école sont l’affaire des autres. Le 
chrétien n’est pas un profiteur mais un acteur. 
En réalisant telle ou telle mission, nous com-
prenons mieux la réalité du terrain, alors qu’il 
est souvent facile de critiquer tout en restant 
consommateur.



13Théotime et Philothée – Les engagements

L’engagement chrétien nous fait porter des 
fruits authentiques dans les communautés qui 
tissent la réalité sociale de notre vie (la famille, 
la paroisse, l’école, le quartier, etc.). Sommes-
nous convaincus que nous faisons partie d’une 
communauté et qu’elle compte sur nous  ? Une 
paroisse ne se développe pas uniquement avec 
des prêtres, une école avec seulement ses pro-
fesseurs et sa direction.

Comment savoir si nous sommes 
aptes à remplir une mission qu’on 
veut nous confier  ?

En nous posant des questions très concrètes : 
Est-ce que j’ai les compétences pour faire ce 
que l’on me demande ou bien me manque-t-il 
un savoir, une expérience qu’il faudra acqué-
rir  ? Se dire que l’on n’est pas capable peut 
cacher une fausse modestie et même un véri-
table orgueil. La Vierge Marie n’a jamais dit 
« Je ne suis pas capable »  ! L’engagement est le 
signe authentique de l’accomplissement de soi 
à travers le service des autres.

Quel est le temps dont je dispose objec-
tivement  ? Il faut être très clair sur ce que 
l’on veut faire et ce que l’on peut faire. Le 
bénévolat doit être clairement défini dans les 
tâches et dans le temps. Dans mon ancienne 
paroisse, il y a des fiches de bénévolat qui 
ressemblent à des petits contrats. Elles sti-
pulent par exemple  : « Vous êtes au service de 
l’accueil, vous vous engagez tant d’heures par 
semaine pour telle période avec tel objectif à 
réaliser. » Être bénévole ne signifie sûrement 
pas être corvéable à merci.

Le bénévolat doit être clairement dé-
fini dans les tâches et dans le temps.

Quel est, pour moi, le sens de cet enga-
gement  ? Par exemple, si je n’ai pas trop de 
compétences au départ, le fait que cela va me 
former peut être un argument. Il n’y a pas 
de meilleure école de catéchiste que de caté-
chiser  : c’est en catéchisant les autres qu’on 
s’intéresse à sa propre foi. C’est souvent en 
la transmettant qu’on la fait grandir. Les pa-
roisses n’attendent pas de grands théologiens 
ou des spécialistes mais plutôt des personnes 
qui souhaitent s’épanouir à travers leur enga-
gement et qui veulent témoigner de leur vie 
de foi.

«  Si je n’y vais pas, personne n’ira  », 
entend-on ici ou là...

C’est la plus mauvaise manière de discerner. 
Et pourtant, il ne faut pas rester insensible à 
un appel. Pour ne pas nous tromper, rappe-
lons-nous ce principe qui guide tout  : la vie 
chrétienne n’est pas une vie agitée, c’est une 
vie féconde. Qu’est-ce qu’une vie chrétienne 
agitée  ? C’est faire beaucoup de choses pour 
le Bon Dieu mais pas là où Il m’attend. Il 
y a des personnes qui s’agitent beaucoup, se 
donnent trop et n’importe comment, puis elles 
se fatiguent et on ne les voit plus...

Et que penser de cette réaction  : «  Si 
j’arrête, il n’y aura plus personne pour 
prendre en charge cette fonction  »  ?

Cela peut faire prendre conscience à la com-
munauté que si vous n’êtes plus là, il va falloir 
trouver quelqu’un d’autre. Parfois, cela peut la 
mettre en difficulté, mais nul n’est indispen-
sable. Et pour les autres, il est un peu facile 
de se reposer à bon compte sur des personnes, 
toujours les mêmes, qui font tout. En paroisse, 
la question se pose plutôt en ces termes  : les 
paroissiens se connaissent-ils suffisamment 
pour être appelants et se recruter les uns les 
autres  ? Ce ne sera jamais un piège si chacun 
sait ce qu’il peut donner. Au responsable et au 
curé de valider ensuite ces propositions.

Quels sont les critères d’un bon 
discernement  ?

J’en vois trois. Tout d’abord, l’engagement 
doit être une réponse à un appel de Dieu. 
Une chose est de faire les choses pour le Bon 
Dieu, autre chose est de faire ce que Dieu 
attend de moi. Je ne m’engage surtout pas 
pour combler un manque de reconnaissance 
sociale ou pour avoir du pouvoir. Ensuite, il 
doit être compatible avec mon devoir d’état. 
Si mon engagement me fait fuir les moments 
d’intimité que je dois avoir avec mon mari ou 
ma femme, ou encore mes tâches familiales, ce 
n’est pas ajusté.

Enfin, cet investissement de mon temps, de 
mes forces, de mes capacités, ne doit pas être 
une agitation, mais doit permettre une pro-
gression de ma vie spirituelle. La vie spirituelle 
passe par la charité. Cette charité est d’ailleurs 
un très bon critère pour nous donner la tem-
pérature de notre vie spirituelle  !



Théotime et Philothée – Les engagements14

Comment savoir où Dieu nous 
appelle  ?

En prenant conseil auprès de son épouse, 
de son époux, des personnes qui assurent 
déjà le service. Et de son curé. Nos proches 
peuvent d’abord nous aider à prendre du recul 
sur nous-même, sur nos capacités comme sur 
nos limites. Mais c’est aussi par eux que Dieu 
pourra faire passer son appel. Enfin, après 

ces consultations nécessaires des proches, il 
ne reste plus qu’à s’en remettre totalement à 
Dieu. Avec une certitude  : si le choix que je 
suis en train de prendre me met dans la paix 
et dans la joie, c’est bon signe. Nous pouvons 
Lui demander de nous donner la grâce de nous 
engager sans peur, sans crainte et sans fausse 
humilité, et de porter un fruit de charité pour 
l’Église et pour la communauté.

ÊTRE ENTREPRENANT

Rod Dreher, Comment être chrétien dans un monde qui ne l’est plus

I ‌l est temps� désormais pour les chrétiens 
dont l’activité professionnelle pourrait 
être mise en danger, de commencer à 

s’engager avec créativité dans les domaines qui 
ne présentent pas de risque de compromission. 
Notre objectif doit être de créer des secteurs 
d’activité qui puissent offrir de réelles perspec-
tives professionnelles aux chrétiens qui ont été 
chassés de leur domaine et de leur profession. 
« L’Église a besoin de plus d’entrepreneurs et 
nous devons apprendre à nos enfants à pen-
ser leur avenir de façon plus entrepreneuriale, 
estime Calee Lee, une orthodoxe qui vit à 
Irvine, en Californie. Le travail selon le pari 
bénédictin obéit aux mêmes règles que celui 
que nous connaissons aujourd’hui : identifier 
un besoin dans sa communauté, développer 
le meilleur produit ou le meilleur service qui 
puisse y répondre et « le faire de bon cœur, 
comme pour le Seigneur et non pour des 
hommes », ajoute-t-elle en citant la lettre de 
saint Paul aux Colossiens. Nous avons besoin 
de cultiver un bon sens des affaires et nous ne 
devons pas être effrayés par le profit quel que 
soit l’activité rentable que nous développons, 
qu’il s’agisse de joints en caoutchoucs ou d’un 
service de gardiennage, nous apportons quelque 
chose de bien au monde. »

Lee a lancé une maison d’édition spécialisée 
dans les livres numériques pour enfants, Xist 
Publishing, car elle a perçu un besoin. L’en-
treprise fait travailler ses auteurs en binôme 
avec des illustrateurs et réalise des livres que 
Lee voudrait voir lire par ses enfants. Leur 

catalogue compte aujourd’hui deux cents ou-
vrages et l’entreprise assure un revenu à des 
écrivains et des artistes qui travaillent tous en 
dehors du monde de l’édition traditionnel.

Elle n’a pas monté son entreprise pour fuir 
le harcèlement ou les persécutions anti-chré-
tiennes, mais elle la cite tout de même en 
exemple aux autres croyants : quitter certaines 
professions pour une activité sur Internet peut 
permettre de gagner sa vie sans compromis-
sion morale.

Elle cite un autre exemple. En 2012, DeAnne 
Stidham, une femme au foyer mormone, a 
lancé une marque de vêtements qui a rencon-
tré un franc succès. Elle s’était rendu compte 
qu’il manquait une marque pour les femmes 
qui recherchaient comme elle des vêtements à 
la mode mais sans vulgarité. Avec un réseau 
national de plus de douze mille commerciaux 
des femmes au foyer pour la plupart LuLaRoe 
a très largement dépassé le statut de marché 
de niche.

« J’ai le choix soit je passe mon temps à 
critiquer les éditeurs qui refusent de publier 
les livres que j’écris ou ceux que je voudrais 
que mes enfants lisent, soit je les publie moi-
même, ajoute Lee. D’autres choix se présentent 
à tous : rester insatisfait du milieu de la mode, 
ou devenir le milieu de la mode. C’est le genre 
d’approche que les chrétiens devront adopter 
quand le marché du travail deviendra moins 
accueillant pour eux. Les professeurs qui ne 
veulent pas enseigner dans les écoles publiques, 



15Théotime et Philothée – Les engagements

par exemple, peuvent lancer propres cours de 
soutiens scolaires. »

L’avenir du monde professionnel sera plus 
difficile pour les chrétiens, elle le reconnaît, 

mais ce n’est pas pour autant la fin du monde. 
Cela signifie plutôt que les chrétiens devront 
faire preuve de davantage d’esprit d’innovation 
et d’indépendance d’esprit.

POUR QU’IL RÈGNE

Jean Ousset

U n catholique tranquille�, non 
militant, a dit S. Exc. Monseigneur 
Montini, serait un catholique mineur. 

Le catholique est militant par esprit de dé-
fense et aussi par vocation. C’est le Seigneur 
qui est venu apporter le feu sur la terre. Le 
catholique qui ne sent pas le feu est cendre. »

Ce qui permet de croire que cette mollesse 
qui fait du chrétien un mauvais militant le 
rend, par là-même, mauvais chrétien.

Point n’est besoin, dès lors, de se demander 
s’il peut être bon soldat contre-révolutionnaire, 

puisque son caractère même de chrétien lui 
fait un devoir de lutter contre cette entreprise 
de sécularisation universelle qu’est la Révolu-
tion. Le chrétien n’est-il pas seul, d’ailleurs, à 
pouvoir comprendre pleinement le sens de ce 
conflit, sa vraie nature et son enjeu ?

L’unité est donc rigoureuse.
Il n’est point question de légitimer une mis-

sion qu’on chercherait à ajouter aux devoirs 
fondamentaux des catholiques. Il s’agit de 
montrer que cette mission appartient essen-
tiellement à ces devoirs fondamentaux. [...]

Ascèse de la volonté
Une honnêteté médiocre ne suffit donc pas. 

C’est comme à un dépassement perpétuel que 
l’Évangile nous invite. Il exige une mobilisa-
tion générale de tout l’être. D’où la nécessité 
de l’ascèse... et d’une ascèse de l’action, d’une 
juste ordonnance de nos activités. Autant 
dire : il faut « couper », supprimer certaines 
occupations, bonnes sans doute, mais qui, trop 
encombrantes, interdisent d’être réellement ef-
ficaces où il importe de l’être davantage.

Combien de catholiques, aujourd’hui, sont, 
par complaisance, « inscrits » partout et ne 
font rien nulle part. Nous n’avons pas à plaire 
aux hommes, même quand ils nous pressent 
aimablement d’appartenir à leur cercle, à leur 
œuvre ou à leur club. Nous avons à plaire à 
Dieu, à agir pour sa plus grande Gloire. Or, 
comment y parvenir dans la dirpersion d’un 
effort qui croit plus charitable de ne pas se 
fixer ? Qui dira jamais y parvenir ce qu’a fait 
perdre à la plus sainte des causes un certain 
désir de passer pour aimable ? Et combien 
d’entre nous tendent à penser que l’extension 
du Règne social du Coeur de Jésus se confond 

avec les succès mondains qu’ils peuvent 
remporter ?

Alors que, tout au contraire, il n’est pas 
d’esprit qui, plus que celui de l’Évangile, in-
vite le combattant à se dépouiller davantage et 
le contraigne à se placer, dans les conditions 
psychologiques les plus capables d’entretenir le 
« moral » le plus ferme et le plus conquérant.

En effet, pouvons-nous dire avec saint Ignace, 
« pour entreprendre de grandes choses pour le 
service de notre Seigneur, il est nécessaire de 
vaincre les vaines craintes, ne faisant cas ni de 
la pauvreté, ni des incommodités, calomnies, 
injures et affronts, ni même de la mort, et 
ne jamais s’aigrir ou avoir de la haine ou de 
l’aversion à l’égard de ceux qui nous contre-
disent ou nous persécutent. »

« Dieu n’accepte pas, écrit Monseigneur 
Suenens, qu’on Le serve du bout des lèvres 
ou du bout des doigts. Du bout des lèvres, 
en se contentant de quelque rapide prière. 
Le monde est mauvais, dit-on, trop mauvais 
pour pouvoir être transformé. Il n’y a rien 



Théotime et Philothée – Les engagements16

à faire qu’à prier pour les malheureux qui se 
perdent. « Prions » est souvent une dérobade, 
un alibi. Si encore il s’agissait d’une prière 
substantielle ! Mais le « prions » est souvent 
une forme de pieux soupir et recouvre peu de 
choses, si on y regarde de près. Il ne s’agit 
pas ici, bien entendu, d’une vie contemplative 
d’une incommensurable valeur, mais qui est 
une vocation spéciale et exceptionnelle. Pour le 
chrétien dans le monde, la prière valable est le 
prélude à l’action, puis l’accompagnement né-
cessaire de celle-ci. L’action humaine est pour 
Dieu ce qu’est l’eau du baptême et le pain de 
l’Eucharistie : elle est matière à l’opération di-
vine. La prière est indispensable ; mais elle se 
prolonge dans l’action. Je dois implorer Dieu 
pour ce prochain qui pèche, mais je dois aus-
si lui tendre la main pour l’empêcher de se 
noyer. Le même Maître qui nous a demandé 
de prier sans cesse nous a donné l’ordre d’aller 
et d’agir.

« Seigneur, disait saint Thomas More, don-
nez-moi la grâce de travailler à réaliser les 
choses pour lesquelles je prie. »


